

تفسيرسورة فانخث

بِسُ عِللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْثِ فِي

الْحَمُدُ بِللهِ رَبِّ الْعَلَيْنَ الرَّحُمِ الرَّحِمُ الرَّحِمُ الرَّحِمُ الرَّحِمُ الرَّحِمُ الرَّحِمُ الرَّحِمُ الرَّاكِ الرَّالِ الرَّاكِ الرَّاكِ الرَّاكِ الرَّاكِ الرَّاكِ الرَّاكِ الرَّالِ الرَّلِي الرَّالِ الرَّالِ الرَّالِ الرَّالِ الرَّالِ الرَّالِ الرَّالِي الرَّالِ الرَّالِ الرَّالِ الرَّالِ الرَّالِ الرَّالِ الرَّالِ الرَّالِ الرَّالِي الرَّالِ الرَّالِ الرَّالِي الرَّالِي الرَّالِي الرَّلِي الرَّالِي الْمُعَلِي الرَّالِي الرَّالْمِي الرَّالِي الرَّالِي الرَّالِي الرَّالِي الرَّالِي الرَّالِي الرَّالِي ال

مولانا ابُوالكلاً آزاد

### بسرانه الرجالح

### معزز قارئين توجه فرمانين!

كتاب وسنت داف كام پردستياب تمام الكيشرانك كتب .....

مام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

· مجلس التحقيق الاسلامي ك علائ كرام كى با قاعده تصديق واجازت ك بعد آپ لوڈ (Upload)

کی جاتی ہیں۔

وعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندر جات نشروا ثاعت کی مکمل احازت ہے۔

#### ☆ تنبيه ☆

🛑 کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفغ کے حصول کی خاطر استعال کرنے کی ممانعت ہے۔

ان کتب کو تجارتی یادیگرمادی مقاصد کے لیے استعال کر نااخلاقی ، قانونی وشرعی جرم ہے۔

﴿اسلامی تعلیمات پر مشمل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیغ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں ﴾

🛑 نشرواشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔

kitabosunnat@gmail.com www.KitaboSunnat.com



أم الكتاب

بِسُوالله الرَّجُلن الرَّجِيْدِ ٱلْحَمْلُ لِلْهِ مَن بِالْجُلَمِينَ • التخلن التجيمة مالك يَوْمِ الدِّبْنِ فِ إِيَّاكَ نَعْبُلُ وَ إيّاكَ تُسْتَعِينُ إِهْلِنَّا الصِّرَاطَ البُستَقِيْمَةِ صِرَاطَالَكِيْنَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهُ مُزْعَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهُمُ وَلِالصَّالِينَ \* اللَّهُ عَلَيْهُمُ وَلِالصَّالِينَ \*



مولانا ابوالكلام آزادً



باذوق لوگوں کے لئے پیاری کتابیں خوبصورت کتابیں

# جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں

نام كتاب : الم الكِمان تنييزوة فاتك

مصنف : مولانا ابوالكلام آزادً

اہتمام : میاں وقاراحد کھٹانہ

ناشر : مكتبه جمال و لا بور

مطبع : تاما سنز پرنشرز • لا بهور

اشاعت : 2013ء

تيت : 300 روپي

مكتبة جمالي تيري مزل حن ماركيث الدوباز الالهور

Cell: 0300-8834810 Ph: 042-37232731 maktabajamal@yahoo.co.uk mjamal09@gmail.com

## انتساب

غالباد تمبر ۱۹۱۸ء کا واقعہ ہے کہ میں رانچی میں نظر بند تھا ،عشاء کی نماز سے فارغ ہوکر مسجد نے اکلاتو محسوس ہوا کو کی شخص پیچھیے آر ہاہے، مڑ کردیکھا تو ایک شخص کمل اوڑھے کھڑا تھا۔

آپ مجھ ہے کچھ کہنا جا ہتے ہیں؟

ہاں جناب! میں بہت دور سے آیا ہوں۔

کہاں ہے؟

سرحدیارے۔

يهال كب بنيج؟

۔ آج شام کو پہنچا، میں بہت غریب آ دمی ہوں، قندھار سے پیدل چل کرکوئنہ پہنچا، وہاں چند ہم وطن سودا گرمل گئے تھے، انہوں نے نو کرر کھالیا اور آگرہ پہنچا دیا۔ آگرے سے پہال تک پیدل چل کرآیا ہوں۔

افسوس تم نے اتنی مصیبت کیوں برداشت کی؟

اس کئے کہآپ سے قرآن مجید کے بعض مقامات سمجھ لوں۔ میں نے ''الہلال'' اور ''البلاغ'' کاایک ایک حرف پڑھاہے۔

انبلان کا ایک ایک ترک پر تھا ہے۔ شیخص چند دنوں تک تھمرااور پھر ایکا کیک واپس چلا گیا۔وہ چلتے وقت اس لئے نہیں ملا کہ

ا سے اندیشہ تھا میں اسے والیسی کے مصارف کے لئے روپیہ دول گا اور وہ نہیں چاہتا تھا کہ اس کا بار مجھ پرڈالے۔اس نے یقینا والیسی میں بھی مسافت کا بڑا حصہ پیدل طے کیا ہوگا۔

مجھے اس کانام یا ذہیں (۱) مجھے یہ بھی نہیں معلوم کہ وہ زندہ ہے یانہیں اکیکن اگر میرے حافظے نے کوتا ہی نہ کی ہوتی تو میں یہ کتاب اس کے نام سے منسوب کرتا۔

۱۲ رستمبرسندا ۱۹۳۱ء

ابواانكاام

كلكته

لے مولوی دین محمد قند باری

عانيًا وُمُسِيرُ لِكَامِمَا مِنْ مُعَدِّ عِنْ مِنْ مَاكِنَ مِنْ مُطْرِشْدَ فَمَا رَضًّا وَكَ مَا زَ يد فارغ مركستد يد كان و يكوي ما الا تا يحق يك آرا يد - فرك ذي ند كيد شغب كن اور عد كوا تعالم

" آب ار سے بھرکت یا تھے ہا ؟"

.. ان جا ب مين سب ودر عدا يا مون "

در سان کت بینے ؟

و تعلی شا ترمین - یا ب ویا آدم مرد - تندع رسه بسل ين كري الله ين - وفي من مندم وفي مرد الركامة في - ومن في في وكر

ريد من در بالرو بنها ديا - والوه مد به مانت بدل ميكراً و من ا

د، دس پی کر آپ سے ترآن میڈیم مبنی تنا ، سے سجدیوں سینے انسال وروانسلاع لا أي وك وف يراط ب

بدائن بندون مک فرا ادر مربنوکو کم سخند کاک درس عالی-

وہ میں رئٹ ان بے نین ماکریم ہے اندیشہ تنا بین مج سے دائیں کیمنا ہی man to the start of the come of the come of the

مِنْ بَيْنَ ورس مدين ما نت ما بيل معد بدل على بره -

جد ارس ام وربس - بعد به بن سوم کرده زنده به يا نبي ريك الريسية ما تنظر غدام ان ندى بول و ترين

پران ب این که نام سه شوب اگرا -

اليتبر باستالا

في مد هرف اللاور

|       | ٠.٠٠                               | رىت مرھ    |                                              |
|-------|------------------------------------|------------|----------------------------------------------|
| M     | بدایت وجدان                        | 4          | عرض ناشر                                     |
| ۳.    | <i>بدایت</i> وا <i>س</i>           | 9          | انتساب                                       |
| ۲۳    | برابين قرآنيه كامبدءاستدلال        | Ħ          | سوره فاتخه                                   |
| rr    | وعوت تعقل                          | Ir         | تفسيرسوره فانتحه                             |
| سوم ا | تخليق بالحق                        | J۳         | سورت کی اہمیت اورخصوصیاست                    |
| PZ    | مبدءاستدلال                        |            | سورہ فاتحہ میں دین حق کے تمام                |
| r2    | بر ہان ر بو بیت                    | 124        | مقاصد کاخلاصه موجود ہے                       |
| ۵۵    | نظام ربوبیت ہے تو حید پراستدلال    | ۱۳         | دین حق کا ماحصل                              |
|       | نظام ربوبیت ہے وحی ورسالت          | ۱۵         | سوره فاتحه کااسلوب بیان                      |
| ۵۵    | کی ضرورت براستدلال                 | 14         | وین حق کی مہمات                              |
|       | نظام ربوبیت ہے وجودمعاد            | 19         | الحمدللد                                     |
| ۵٩    | پراستدلال                          | 19         | Z                                            |
| 44    | الزخمن الرحيم                      | rı         | ابلند                                        |
|       | تغمير وفحسين كأئتات رحمت الهي      | ***        | رب العالمين                                  |
| ar    | كانتيجهي                           | 14         | نظام ربو به <b>ت</b><br>نظام ربو به <b>ت</b> |
| AF    | افاره وفيضان فطرت                  | r <u>∠</u> | يانى كى بخشش وتقسيم كانظام                   |
| ہے ہم | کا ئنات کی تخریب بھی تقبیر کے لئے۔ | M          | نون<br>تفتر <i>بر</i> اشیاء                  |

141

اسو

77

جمال فطرت

فطريت كيحسن افروزيان إور

قدرت كاخودروسامان راحت و

سروراور انسان کی ناشکری

رحمت الهي كي بخشش

بلبل کی نغمه نبخی اور زاغ وزغن کا شور وغو غا ۷۷

عناصرحيات

نظام برورش

ر بو بهیت معنوی

تقذر

بزايت

نظام ربوبيت كي وحدت

| 99               | زينت وتفاخر، مال دمتاع ،آل واولا و | ۸۲   | جمال معنوي                             | ١               |
|------------------|------------------------------------|------|----------------------------------------|-----------------|
| 44               | اختلا ف معيشت اور تزاهم حيات       | ۸ľ   | بقاءا نفع                              |                 |
| 100              | بربإن فضل ورحمت                    | ۸۵   | تدريج وامهال                           |                 |
| 107              | موزونيت وتناسب                     | ۲A   | اصطلاح قرآنی میں''اجل''                |                 |
| 1+7              | تسويي                              | 14   | بخ <i>كوم</i> ي                        |                 |
| 1444             | اتقان                              | ۸۸   | تاخيراجل                               |                 |
| 1•1"             | رحمت ہےمعاد پراستدلال              |      | تدريج وامهال احپهائی اور برائی دونوں   |                 |
|                  | رحمت ہے وحی و تنزیل کی ضرورت       | ۸۸   | کے لئے ب                               |                 |
| 1+17             | پراستدلال                          | 9+   | تسكين حيات                             |                 |
|                  | انسانی انمال کےمعنوی قوانین پر     | . 9+ | زندگی کی محنتیں اور کاوشیں             |                 |
| 1+7              | " رحمت'' _ے استدلال اوبقاءا نفع    | 9+   | مشغوليت اورانهاك                       |                 |
| [8. <del>4</del> | حق اور باطل <sub>.</sub>           |      | حالات متفاوت ہیں <i>لیکن ز</i> ندگی کی |                 |
| 1+4              | قانون''قضاء بالحقِ''               | 9+   | دل بنتگی اور سر گرمی سب کے لئے ہے      | ĺ               |
| 1•٨              | الله کی صفت بھی'' الحق''ہے         |      | اشياءومناظر كااختلاف وتنوع             |                 |
| . 1•∧            | وحی و تنزیل بھی'' الحق'' ہے        | 91   | اورتسكين حيات                          |                 |
| 1-9              | قرآن کی اصطلاح میں ''الحق''        | 95   | اختلاف ليل ونهار                       |                 |
| ! •              | نزاع حق وبإطل                      |      | دن کی مختلف حالتیں اور رات             |                 |
| 1]+              | الله کی شبها دت                    | 92   | کی مختلف منزلیں                        |                 |
|                  | ''قضابالحق''ماديات اورمعنويات      | 91   | حيوانات كااختلاف                       |                 |
| 111              | کاعالم گیرقانون ہے                 | 41~  | نباتات                                 | ,               |
| 111              | انتظار اور تربص                    | 90   | جمارات                                 | 8               |
| 111              | ''قضا بالحق''اور تدریج وامهال      | 92   | ہر چیز کے دور دوہونے کا تا نون         |                 |
| 114              | '"تاجيل''                          | 44   | مر دا ورعورت                           |                 |
| 1994             | قوائين فطرت كامعيارا وقات          | 94   | نسباورصهر                              | 18              |
| 110              | استعجال بإلعذاب                    | 94   | صلدرحى ادرخا ندانى حلقه كى تشكيل       |                 |
| 90               | العاقبة للمتقين                    | 9.4  | ا مام حیات کا تغیر وتنوع               | Q'              |
|                  |                                    |      |                                        | 1 6             |
|                  |                                    |      | A Comment                              | <i>0</i><br>≉≟€ |

| fr.    | کے خلاف سمجھنا تفریق بین الرسل ہے            |       | قرآن کی وہ تمام آیات جن میں                                     |
|--------|----------------------------------------------|-------|-----------------------------------------------------------------|
| i prop | ، وعوت مسیحی کی حقیقت<br>دعوت مسیحی کی حقیقت |       | ظلم وكفر كے لئے فلاح وكاميا في ك                                |
|        | مواعظ سيح بحجازات كوتشريع و                  | 114   | نفی کی گئی ہے                                                   |
| 190    | حقیقت سمجھ لیناسخت غلطی ہے ۔ ۳               | 114   | تترتبع                                                          |
|        | اغمال انسانی میں اصل رحم و محبت ہے،          | 114   | قضاء بالحق اور قضاا قوام وجماعات                                |
| 190    | نه که تعزیر دانتقام                          |       | '' قضاء ہالحق'' کےاجتماعیٰ نفاذ میں                             |
| ira    | ,                                            | HΑ    | بھی تدریج وامہال اور تا جیل ہے                                  |
| Jr4    | مرض اورمريض                                  | 114   | انفرادی زندگی اورمجازات دنیوی<br>مانفرادی زندگی اورمجازات دنیوی |
|        | گناہوں نے نفرت کر وگر گناہ گاروں             |       | معنوی قوانین کی مہلت بخشی                                       |
| Jm4    | پردهم کرو                                    | iri   | اورتو به وانابت                                                 |
|        | قرآن اور گناه گار بندون                      |       | رحمت الهی اورمغفرت و بخشش                                       |
| 172    | کے لئے صدائے تشریف ورحمت                     | irr   | کی وسعت وفراوانی                                                |
|        | اصلاانجيل اورقر آن کی تعلیم میں              | irr   | اسلامی عقائد کا دین تصورادر 'رحت'                               |
| IFA    | كوئى اختلاف نهيس                             |       | ے<br>خدااورا <i>س کے بندول کارشتہ</i>                           |
| 10.    | قر آن کے زواجروتوارع                         | 177   | محبت کارشتہ ہے                                                  |
| 101    | كفرمحض اوركفر جارحانه                        |       | جوغداے محبت کرنا جا ہتا ہےاہے                                   |
| 100    | ما لك يوم الدين                              | ے ۱۲۳ | جاہیے اس کے بندوں سے محبت کرے                                   |
| L.L.   | الدين                                        | ira   | اعمال وعبادات اوراخلاق وخصائل                                   |
|        | دین کےلفظ نے جزاء کی حقیقت                   | 110   | قرآن سرتاسر دمت الی کا پیام ہے                                  |
| ira    | واضح کردی                                    | 124   | لبعض احاديث بإب                                                 |
| ,      | مجازات عمل کامعاملہ بھی دنیا کے عالمگیر      |       | مقام إنسا نبية اورصفات الهي                                     |
| IሮA    | قانون فطرت کاایک گوشہ ہے                     | 174   | يشيخكن وهيبه                                                    |
|        | جس طرح ماديات مين خواص ونتائج                | IFA   | احكام وشرائع                                                    |
| 1179   | میں اس طرح معنویات میں بھی ہیں               | 119   | انجيل اورقرآن                                                   |
| ICA    | اصطلاح قرآنی میں'' بمب''                     | 11-   | دعوت مسح أوردنيا كى حقيقت فراموثى                               |
| 101    | الدين بمعنى قانون ومذهب                      |       | مفزت متح كاتعليم كوفطرت انساني                                  |
|        |                                              |       | )                                                               |

|              | و یی نوشتوں کی شہاوت اور<br>تا یہ      |      | موم<br>ملک يوم الدين "ميں عدالت<br>م                   |
|--------------|----------------------------------------|------|--------------------------------------------------------|
| 179          | قرآن کااعلان                           | 101  | البى كااعلان                                           |
|              | ارتقائی نظر پیرخدا کی جستی کے اعقاد    |      | کارخانہ ہت کے تین معنوی عناصر                          |
|              | میں نہیں مگراس کی صفات کے              | Ist  | ر بوبیت،رحمت، عدالت                                    |
| 14.          | تصورات کےمطالعے میں مدودیتا ہے         |      | تغيير فتحسين كحتمام حقائق                              |
|              | عقل انسانی کی در ماندگی اور            | ior  | دراصل عدل وتوازن كانتيجه بي                            |
| 141          | صفات الهی کی صورت آرائی                | 100  | وضع ميزان                                              |
| 141          | ارتقا وتصور کے نقاط ملا شہ             | رآك  | اعمال انساني كاعدل وقسط يرمني مهوناقر                  |
|              | انسان کاتصورصفات قہریہ کے تاثر         | 100  | ی اصطلاح میں "عمل صالح" ہے                             |
| 121          | ہے کیوں شروع ہوا؟                      |      | عملی کے لئے قرآن کے<br>بدملی کے لئے قرآن کے            |
|              | فطرت سيسلبى مظاهر كى قتهر مانى اور     | 100  | اغتيارات لغوبير                                        |
|              | ا بيجا بي مظاهر كاحسن وجمال -انسان پر  | 104  | تر آن اورصفات اللي كانضور<br>قر آن اورصفات اللي كانضور |
| 125          | شیفتگی ہے پہلے دہشت طاری ہوئی          | 104  | انسان كاابتدائي تضور                                   |
| 141          | بالآخر صفات رحمت وجمال كااشتمال        |      | انيسوي صدى كنظريياور                                   |
|              | ظہور قرآن کے وقت دنیا کے               | 101  | ارتقائی مذہب                                           |
| 120          | عام تصودات                             |      | ندهب ارتقاء كاخاتمه اور                                |
| 120          | چينی تصور                              | ٦٢٣  | ز ماندحال کی تحقیقات                                   |
| 124          | لا وُ تَنز واور كنگ فوزى كى تعليم      | 1    | آسر یلیااور جزاء کے وحشی قبائل اور مف                  |
| 144          | چين کاشمنی تصور                        | arı  | کے قدیم ترین آثار کی جدید تحقیقات                      |
| 146          | هندوستانی تضور                         | U    | و جله وفرات کی واد یوں کی قندیم آبادیا                 |
| 141          | ا پنشد کا تو حیدی اوروحدة الوجودی تصور | 144  | اورخدا كى بستى كا توحيدى تصور                          |
| I۸۳          | لتمنى ندبب اوراس كيقصورات              | ITT. | مہنجو داڑو کا خدائے واحد ''اون''                       |
| IAA          | اریانی مجوی تصور                       |      | الله " کی ریگانهاوران دسیکھی                           |
| IAA          | مزويسنا                                | 142  | أبستى كاقديم ساى تضور                                  |
| f <b>9</b> + | يبودى نصور                             |      | انسان کی پہلی راہ ہدایت کی تھی ،                       |
| 191          | مسيحي تضور                             | AFI  | مراهی بعد کوآئی                                        |
|              |                                        |      |                                                        |

|                                         | d. Similar                                              |              |                                                        |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------|--------------|--------------------------------------------------------|
| 1                                       | جمعیت بشری کی ابتدائی وحدت پھر<br>میں میں ا             | 141          | فلأشفه يونان أورا فسنرز فيرقا                          |
|                                         | المناق أور مبرايت وي لا مادر                            | 192          | اسكندر ريركا پنه مهب افلاطون جديد                      |
| I PM.                                   | سوم بدابيت                                              | 14           | قر <sub>آ</sub> نی تصور                                |
|                                         | نسل انسانی کے ابتدائی عبداور                            | 194          | تنزيه ي تحيل                                           |
| FFZ                                     | حداث رسول                                               | r• r         | مبنر<br>تنزیهاور تعطیل کا فرق                          |
| 1772                                    | علان اور بست ر                                          | <b>r•</b> ∠  | آريائي اورسامي نقطه خيال كالنتلاف                      |
|                                         | بعض رسولوں کا ذکر کیا محمیا ، بعض                       | <b>7•</b> ∠  | محکمات اور منشابهات<br>محکمات اور منشابهات             |
| PPA                                     |                                                         | r•A          | -<br>اپنشد کامر تبهاطلاق اور مرتبه شخص                 |
| PPA                                     | بيشار توميس اور بيشارر سول                              | <b>*</b> 1+  | مپایده رمبه اما <b>ن</b> مدر به سن<br>صفات رحمت و جمال |
|                                         | بدایت بمیشه ایک بهی ربی اوروه ایمان                     | rir          | اشرا ی تصورات کا کلی انسداد<br>اشرا                    |
| PPA                                     | اوعمل صالح کی دعوت کے سوا پچھنتھی                       | *1**         | المرزان وروف في الدياء<br>توحيد في الصفات              |
|                                         | سب نے ایک ہی دین پرائٹھےر ہنے اور<br>سب نوانس           | ۲۱۴          | توسیدی مصفات<br>مقام نبوت کی حد بندی                   |
| rrq                                     | عردواس حاص                                              |              | مقام ہوئ کی حدیدن<br>عوام اور خواص دونوں کے لئے        |
|                                         | قرآن کی تحدی کہاس حقیقت کے<br>سربہ بہ قولہ مند          | PID          | •                                                      |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | خلاف کوئی نه هبی تعلیم اور روایت نهیں<br>مفریر سے ت     | 770          | ايك تصور<br>اهد ناالصراط المشتقيم                      |
| <b>F</b> (*)                            | پیش کی جاشتی<br>سرور سرور سرور سرور سرور سرور سرور سرور |              | · I                                                    |
| w.w.                                    | تمام مقدس کتابوں کی ہاہم ڈگرتصدیق                       | rra<br>zza   | بدایت<br>میر سرین                                      |
| ۳۳۲                                     | اوراس سے قرآن کا استدلال<br>اور ہ                       | rro<br>      | تکوین وجود کےمراتب اربعہ<br>نیست نیست                  |
| ****                                    | الدين اورالشرع                                          | rta          | ہدایت کے ابتدائی تین مرتب                              |
| 444                                     | ادیان کااختلاف<br>ده به به نیر روی ع                    |              | ہرمرتبہ ہدایت ایک خاص حدے                              |
|                                         | اختلاف دین میں نہیں ہواہشرع و<br>محمد میں               | 779          | ا سے رہنمائی نہیں کرسکتا                               |
| ٣                                       | منهاج میں ہوااور بینا گزیرتھا<br>تناب تا ہوں            |              | ہرمرتبہ ہدایت اپنی تھیج وتکرانی میں                    |
| -~A                                     | تحویل قبله کامعامله اور قر آن کا<br>                    | rr9          | بالاتر مرتبه ہدایت کامختاج ہے                          |
| tra                                     |                                                         | r <b>r</b> • | بدايت فطرت كا چوتھامرتبه                               |
| en u                                    | قرآن کے نزویک دین کے اعتقاد<br>عور سے صل تا سرج میں ہ   | ***          | الهدى                                                  |
| ۲۳۲                                     | وعمل کی اصلی ہا تمیں کیا کیا ہیں؟<br>سر سر سے مقتصفہ کا | יא איינין    | وحدت وین کی اصل عظیم اور قر آن تکی                     |
|                                         | خدا کی تھکست اوراس کی مقتضی ہو گی                       | rra _        | دین کی حقیقت اور قرآن کی تصریحات                       |
|                                         | •                                                       |              |                                                        |

| 744            | دعوت کااصل اصول ہے                                             | <b>1</b> 772 | كه اختلاف شرائع ظهور میں آئے            |
|----------------|----------------------------------------------------------------|--------------|-----------------------------------------|
| 447            | تفريق بين الرسل                                                | دی.          | پیروان مٰداہب نے دین کی وحدت بھلا       |
| 444            | خدا کی سیائی اس کی عالمگیر بخشش ہے                             | T02          | اورشرع کےاختلاف کو بناءنزاع بنالیا      |
|                | راہیں صرف دوہیں۔ایمان کی ہے                                    |              | ' د تشنیع''اور' تحزب'' کی گمراہی        |
|                | کەسب کو مانو ،ا نکار کی بیرہے کہ                               | <i>ta</i> +  | اورتحدید دعوت کی ضرورت                  |
| <b>1</b> '/_ + | سب کا یا کسی ایک کاا نگار کردو                                 | rai          | '''آثیع''اور''تحزب'' کی حقیقت           |
| اور            | جب سبایک ہی خدا کے پرستار ہیں ا                                |              | اس بارے میں دعوت قر آنی                 |
|                | سب کوایے ایے عمل کے مطابق نتیجہ مل                             | rar          | کی تین مہمات                            |
|                | ہےتو پھروٹین کے نام پرنزاع کیوں ہو                             |              | یبودیت دنصرانیت کی گرده بندی اور        |
| 12 M           | قرآن کا پیروان ندا ہب ہے مطالبہ                                | ror          | اس کار د                                |
|                | اصطلاح قرآنی میں" المعروف"                                     |              | ا الله الله الله الله الله الله الله ال |
| 120            | اور المنكر "<br>اور المنكر "                                   | raa          | ب نے کھودی ہے                           |
| 124            | ''الدين القيم''اور'' فطرت الله''                               | ray          | عبادت گاہوں میں تفرقہ                   |
| 144            | و الأسلام "                                                    |              | یبودی اینے آپ کونجات یا فتہ امت         |
| ع ۱۸۰          | قرآن اوراس کے مخالفوں میں بناءنزار                             |              | مسجهة تق أور كهته تقفي ووذخ ك           |
| (              | پیروان مذہب کی مخالفت اس لئے نہ تھی                            | 104          | ا گہم پر حرام کر دی گئی ہے'             |
|                | كه جھٹلاتا كيوں ہے، بلكداس لئے كه                              | ra q         | قانون نجات كالعلان عام                  |
| ተላተ            | حبطلا تا كيون نبين؟                                            |              | يبودي سيحصنه تنص غير مذهب والول         |
|                | تین اصول جوقر آن میں اور اس کے                                 |              | کے ساتھ معاملت میں دیانت داری           |
| 17.17          | مخالفوں میں بنا یز اع ہوئے                                     | 109          | ضروری نہیں ،قر آن کااس پرانکار          |
| 1/1            | خلاصه بحث                                                      | 741          | حضرت ابراہیم کی شخصیت سے استشہاد        |
| MZ             | خلاصه بحث<br>صراط متقیم<br>علام                                |              | اصل دین وحدت داخوت ہے نہ                |
| 191            | راط تفکیمهم''اور''الضالین''<br>''المغضوب تیمهم''اور''الضالین'' | 242          | 🕻 كەتفرقە دىمنافرت                      |
| ras            | قرآن کے قصص اور استقراء تاریخی                                 | ٣٧٣          | ل اسم اصطباغ                            |
| 292            | سوره فاتحه کی تعلیمی روح                                       | 770          | ا قانون عمل                             |
| 199            | حواثى                                                          | 777          | يُّ اَ قُر آن کی دعوت                   |
| rr2            | اشاربياساءاشخاص وقبائل                                         |              | ر السب کی میسا <i>ن تصدیق</i> اور سب    |
|                |                                                                |              | )<br>لی کے متفقہ دین کی پیروٹی اس کی    |
|                |                                                                |              | ノ (                                     |

# عرض ناشر

قرآن مولانا ابوالکلام آزاد گے مطالعہ کامحور ومرکز رہا ہے۔ آپ کی تفییر ترجمان القرآن جدید تفییر ترجمان القرآن جدید تفییر کا دب میں ایک ممتاز ومنفر دمقام رکھتی ہے۔ آپ کی زندگی میں بید دوجلدوں میں شائع ہوئی تھی ۔ جلد اول سور ق فاتحہ کی تفییر ہے ۔ سور ق فاتحہ کو قرآن کا قلب کہاجاتا ہے۔ یقییر ام الکتاب کے نام سے الگ بھی شائع ہوتی رہی ہے۔

سات آیات کی میسورت انسان کواللد کی حمد و ثناسکھانے کے بعد اس کے ذہن میں

''رب العالمین' کی پروردگاری ، رحمت اور عدالت کا تصور پیدا کرتی ہے۔ پھر انسان

''عبادت واستعانت کو صرف ایک ہی ذات سے وابستہ کر کے 'سیدھی راہ چلنے کی توفیق

مانگتا ہے۔ وہ راہ جو گمراہوں کی نہیں ہے اور نہ کسی خاص نسل وقوم سے تعلق رکھتی ہے۔

گویاوہ تمام انسانیت کی راہ ہوگی ۔ میسورۃ فاتحہ کی تفسیر کا خلاصہ ہے اور دعوت قرآنی کی
اصل روح یہی ہے۔

ام الکتاب کی مقبولیت کی وجہ سے مختلف ناشراہے اپنے انداز میں شائع کرتے رہے ہیں۔ ستم ظریفی توبہ ہے کہ بعضوں نے تسہیل وتنہیم کے نام پر حضرت مولاناً کی تحریمیں ترامیم اوراضا فے بھی کیے ہیں جویقینا قابل تحسین نہیں۔

مکتبہ جمال کا پیمشن ہے کہ حضرت مولاناً کی تصانیف اور دیگر تحریروں کو پورے اہتمام صحت کے ساتھ دکش انداز میں قارئین کی خدمت میں پیش کرے۔ چنانچہ موجودہ ایڈیشن میں مولاناً کی اصل تحریر کو برقر اررکھا گیا ہے، قرآنی آیات کو اعراب کے ساتھ پیش کیا گیا ہے اور آخر میں اشارید دیا گیا ہے تا کہ اس کی افادیت میں اضافہ ہو۔ انسانی کاموں میں جمیشہ بہتری کی گنجائش رہتی ہے۔ قارئین کرام جمیں ہماری کوتا ہیوں سے مطلع فر ماسکیں تو ادارہ بے حد شکر گز ار ہوگا اور انشاء اللہ آئندہ ایڈیشن کومزید بہتر بنانے کا اہتمام کر سکے گا۔

(میان مخاراحد کھٹانہ)

#### ١-الضاتحه

مكية وهي سبع آيات سورة فاتحه- كي-سات آيتي بسم الله الرجهن الرحيم الذكام عجوارطن ورارجم ب

اَلْعَمْلُ لِلهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ 0 اَلرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ0مَلِكِ يَوْمُ اللَّايْنِ0 إِيَّاكَ نَعُبُلُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ 0 إِهْدِنَ الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ 0صِرَاطَ الَّذِيْنَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ0 غَيْرِالْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمُ وَلَا الضَّالِيْنَ 0

ہرطرت کی سایشیں اللہ ہی کے لئے ہیں جو تمام کا ننات خلقت کا پروردگار ہے کا جورحت والا ہے اور جس کی رحمت تمام کلوقات کو اپنی بخشوں سے مالا مال کر رہی ہے جواس دن کا مال لک ہے جس دن کا موں کا بدلا لوگوں کے جصے میں آئے گائے۔ (خدایا!) ہم صرف تیری ہی بندگی کرتے ہیں اور صرف تو ہی ہے جس سے (اپنی ساری احتیاجوں میں) مدد ما نکتے ہیں ہے۔ (خدایا!) ہم پر (سعادت کی) سیدھی راہ کھول وے۔ وہ راہ جو ان لوگوں کی راہ ہوئی جن پرتو نے انعام کیا۔ ان کی نہیں جو مینکارے گئے اور ندان کی جوراہ سے بھٹک گئے ہیں۔



### تفسیرسوره فاتحه (۱) سورت کی اہمیت اورخصوصیات

یقرآن کی سب سے پہلی سورت ہے،اس کئے "فاتحة الکتاب" کے نام سے
پکاری جاتی ہے۔جو بات زیادہ اہم ہوتی ہے قدرتی طور پر پہلی اور نمایاں جگہ پاتی ہے۔ یہ
سورت قرآن کی تمام سورتوں میں خاص اہمیت رکھتی تھی، اس لئے قدرتی طور پر اس ک
موزوں جگہ قرآن کے پہلے صفحے ہی میں قرار پائی۔ چنا نچہ خود قرآن نے اس کا ذکر ایسے
لفظوں میں کیا ہے جس سے اس کی اہمیت کا پچہ چلتا ہے۔

وَلَقَلُ التَّيْنَاكَ سَبِعًا مِنَ الْمَثَانِي وَالْقُرُآنَ الْعَظِيْمَ (٨٤:١٥) ات يغمر بيواقعه به كه بم نة تهمين سات د برائي جاني والي چيزي عطافر ما كين اور قرآن عظيم.

احادیث و آثار سے یہ بات ثابت ہو پیکی ہے کہ اس آیت میں ' سات دہرائی جانے والی چیزوں' سے مقصود یہی سورت ہے، کیونکہ بیسات آیتوں کا مجموعہ ہے اور ہمیشہ نماز میں دہرائی جاتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس سورت کو ' السبع المثانی' ' بھی کہتے ہیں گے۔

احادیث و آثاریس اس کے دوسرے نام بھی آئے ہیں، جن سے اس کی خصوصیات کا پہنے چاتا ہے، مثلًا ام القرآن ، الکافیه، الکنز، اساس القرآن کے۔

عربی میں''ام'' کااطلاق تمام الی چیزوں پر ہوتا ہے جوالیک طرح کی جامیعت رکھتی ہوں یا بہت می چیزوں میں مقدم اور نمایاں ہوں۔ یا پھر کوئی الیم اوپر کی چیز ہوجس کے پنچے اس کے بہت سے تو الع ہوں۔ چنانچے سرکے درمیانی جھے کوام الراس کہتے ہیں، کیونکہ وہ دماغ کامرکز ہے۔ فوج کے جھنڈے کوام کہتے ہیں، کیونکہ تمام فوج ای کے نیچے جمع ہوتی ہے۔ مکہ کوام القریل کہتے تھے، کیونکہ خانہ کعبداور جج کی وجہ سے عرب کی تمام آباد ہوں کے جمع ہونے کی جگہ تھی ۔ پس اس سورت کوام القرآن کہنے کا مطلب یہ ہوا کہ بیا لیک سورت ہے۔ میں مطالب قرآنی کی جامعیت اور مرکزیت ہے۔ یا جوقرآن کی تمام سورتوں میں اپنی نمایاں اور مقدم جگہر تھتی ہے۔

اساس القرآن کے معنی ہیں قرآن کی بنیاد-الکافیہ کے معنی ہیں ایسی چیز جو کفایت کرنے والی ہو-الکنز خزانہ کو کہتے ہیں۔

علادہ ہریں ایک سے زیادہ حدیثیں موجود ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ اس سورت کے سیادہ سری ایک سے دیا ہے کہ اس سورت کے سیادہ سان عبد نبوت میں ہے کہ آنخضرت کی نے الی بن کعب کو بیسورت تلقین کی اور فر مایا'' اس کے مثل کوئی سورت نہیں' ایک دوسری ردایت کے میں اسے''سب سے بہتر سورت' بھی فر مایا ہے۔

سورہ فاتحہ میں دین حق کے تمام مقاصد کا خلاصہ موجود ہے

چنانچاس سورت کے مطالب پرنظر ڈالتے ہی یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ اس میں اور قرآن کی تمام قرآن کے بقیہ حصے میں اجمال اور تفصیل کا ساتعلق پیدا ہو گیا ہے۔ یعنی قرآن کی تمام سورتوں میں دین حق کے جومقاصد بنفصیل بیان کئے گئے ہیں، سورہ فاتحہ میں انہی کا بشکل اجمال بیان موجود ہے۔ اگرا کے شخص قرآن میں سے اور پھی نہ پڑھ سکے صرف اس سورت کے مطالب ذہن نشین کر لے، جب بھی وہ دین حق اور خدا پرتی کے بنیا دی مقاصد معلوم کر لے گا اور بہی قرآن کی تمام تفصیل ہے۔

علادہ بریں جب اس پہلو پرغور کیا جائے کہ سورت کا پیرا بید دعائیہ ہے اور اسے روز انہ عبادت کا ایک لازمی جزء قرار دیا گیا ہے تواس کی بیخصوصیت اور زیادہ نمایاں ہو جاتی ہے اور واضح ہو جاتا ہے کہ اس اجمال و تفصیل میں بہت بوی مصلحت پوشیدہ تھی ۔ مقصود بیتھا کہ قرآن کے مفصل بیانات کا ایک مختصر اور سیدھا سادہ خلاصہ بھی ہوجے ہر انسان بہ آسانی زبرنشین کرلے اور پھر ہمیشہ اپنی دعاؤں اور عبادتوں میں دہراتا رہے۔ بیاس کی دینی کرندگی کا دستور العمل ، خدا پری کے عقائد کا ظاصہ روحانی نصورات کا نصب العین ہوگا۔ بہی وجہ ہے کہ قرآن نے اس سورت کا ذکر کرتے ہوئے " سَبْعًا مِنَ الْمَقَانِی " کہہ کراس کی وجہ ہے کہ قرآن نے اس سورت کا ذکر کرتے ہوئے " سَبْعًا مِنَ الْمَقَانِی " کہہ کراس کی خصوصیت کی طرف اشارہ کر دیا ، یعنی ہمیشہ دہرائے جانے اور ورور کھنے ہی میں اس کے نزول کی حکمت پوشیدہ ہے ۔ کوئی شخص کتنا ہی نادان اور ان پڑھ ہو، کیکن ان چارسطروں کا یاد کر لینا اور ان کا سیدھا ساوہ مطلب جمھے لینا اس کے لئے کچھ دشوار نہیں ہوسکتا ۔ اگر ایک سبق حاصل کرلیا ۔ بہی وجہ ہے کہ مسلمان کے لئے اس سورت کا سیکھنا اور پڑھنا ناگزیہ ہوا اور نماز کی دعا اس کے سواکوئی نہ ہو تکی کہ " لا صلاق الا بھا تحق الکتب" (صحیین) ہے۔ اور اس کے نے میں کے اس سورت کا سیکھنا اور پڑھنا ناگزیہ ہوا اس کے سے نکار تے تھے، یعنی وہ سورت جس کے اور اس کے سے بیکار تے تھے، یعنی وہ سورت جس کے اپنے بینی زنہیں پڑھی جا سکتی ۔ آیک انسان اس سے زیادہ قرآن میں سے جس قدر پڑھے اور اپنیر نماز نہیں پڑھی جا سکتی ۔ آیک انسان اس سے زیادہ قرآن میں سے جس قدر پڑھے اور سیکھے مزید معرفت وبصیرت کا ذریعہ ہوگا، کیکن اس سے کم کوئی چیز نہیں ہوسکی ۔ سیکھے مزید معرفت وبصیرت کا ذریعہ ہوگا، کیکن اس سے کم کوئی چیز نہیں ہوسکتی ۔ سیکھے مزید معرفت وبصیرت کا ذریعہ ہوگا، کیکن اس سے کم کوئی چیز نہیں ہوسکتی ۔

د بن حق کا ماحصل <sup>مل</sup>

وین حق کا تمام تر ماحصل کیا ہے؟ جس قدرغور کیا جائے گا،ان چار ہاتوں سے باہر کوئی بات دکھائی نددے گی۔

(۱) خدا کی صفات کا ٹھیک ٹھیک تصور۔اس لئے کہ انسان کو خدا پر تی کی راہ میں جس قدر ٹھوکریں لگی میں ،صفات ہی کے تصور میں لگی ہیں۔

(۲) قانون مجازات کا عقاد \_ یعنی جس طرح دنیامیں ہر چیز کا ایک خاصه اور قدرتی تاثیر ہے، اسی طرح انسانی اعمال کے بھی معنوی خواص اور نتائج ہیں۔ نیک عمل کا متیجہ اچھائی ہے برے کا برائی۔

(۳) معاد کا یقین \_یعنی انسان کی زندگی ای دنیا میں ختم نہیں ہو جاتی ، اس کے بعد بھی زندگی ہےاور جزاء کامعاملہ پیش آنے والا ہے۔

(۴) فلاح وسعادت کی راہ اور اس کی پہچان۔

سوره فاتحه کااسلوب بیان<sup>گ</sup>

ابغور کروان باتوں کا خلاصہ اس سورت میں کس خوبی کے ساتھ جمع کردیا گیا ہے! ایک طرف زیادہ سے زیادہ مختصر حتی کہ گئے ہوئے الفاظ ہیں۔ دوسری طرف ایسے ججے تلے الفاظ کہ ان کے معانی سے پوری وضاحت اور دل نشینی پیدا ہوگئ ہے۔ ساتھ ہی نہایت سیدھاسادابیان ہے، کسی طرح کا بچ وخم نہیں، کسی طرح کا لجھاؤنہیں۔

یہ بات یا در کھنی چاہئے کہ دنیا میں جو چیز جتنی زیادہ حقیقت سے قریب ہوتی ہے، آتی ہی زیادہ ہمل اور دل نشین بھی ہوتی ہے۔ اور خود فطرت کا بیحال ہے کہ کسی گوشے میں بھی الجھی ہوئی نہیں ہے۔ الجھاؤ جس قدر بھی پیدا ہوتا ہے بناوٹ اور تکلف سے پیدا ہوتا ہے۔ پس جو بات بچی اور حقیقی ہوگی ضروری ہے کہ سیدھی سادی اور دل نشین بھی ہو۔ دل نشینی کی انتہا یہ ہے کہ جب بھی کوئی ایسی بات تمہار ہے سامنے آجائے تو ذہن کو کسی طرح کی اجنبیت محسوں نہو، وہ اس طرح قبول کر لے گویا پیشتر سے بھی بوجھی ہوئی بات تھی۔ اردو کے ایک شاعر نے اسی حقیقت کی طرف اشارہ کیا ہے:

د کھنا تقریر کی لذت کہ جو اس نے کہا میں نے بیجانا کہ گویا بیہ بھی میرے دل میں ہے

CB CONTRACTOR

سے خی کرسیدهی راہ لگ چلنے کی طلب گاری ہے۔ کوئی مشکل خیال نہیں ، کوئی انوکھی بات نہیں ،

کوئی عجیب وغریب راز نہیں ۔ اب کہ ہم بار بار ریسورت پڑھتے رہتے ہیں اور صدیوں سے

اس کے مطالب نوع انسانی کے سامنے ہیں ، ایسامعلوم ہوتا ہے گویا ہمارے دینی تصورات کی

ایک بہت ہی معمولی ہی بات ہے ، لیکن یہی معمولی بات جس وقت تک دنیا کے سامنے ہیں آئی

متھی ، اس سے زیادہ کوئی غیر معلوم اور نا قابل حل بات بھی نہتی دنیا میں حقیقت اور سچائی کی

ہر بات کا یہی حال ہے۔ جب تک سامنے ہیں آئی ، معلوم ہوتا ہے اس سے زیادہ مشکل بات

کوئی نہیں ۔ جب سامنے آجاتی ہے تو معلوم ہوتا ہے اس سے زیادہ صاف اور سہل بات اور کیا

ہر کس نہ شناسندہ راز ست و گرنہ

ہر کس نہ شناسندہ راز ست و گرنہ

اینہا ہمہ راز ست کہ معلوم عوام ست!

اینہا ہمہ راز ست کہ معلوم عوام ست!

لا دنیا میں جب بھی وقی الہی کی ہدایت نمودار ہوئی ہے اس نے بینیں کیا ہے کہ انسان کو نئی بین سکھادی ہوں ، کیونکہ خدا پرتی کے بارے میں کوئی انو تھی بات سکھائی ہی نہیں جا سکتی ۔ اس کا کام صرف بیر ہا ہے کہ انسان کے وجدانی عقا کد کو علم واعتراف کی ٹھیک ٹھیک تعبیر بتادے اور بہی سورہ فاتحہ کی خصوصیت ہے۔ اس سورت نے نوع انسانی کے وجدانی تصورات ایک الی تعبیر سے سنوار دیئے کہ ہر عقیدہ ، ہر فکر ، ہر جذب ، اپنی شکل ونوعیت میں نمودار ہو گیا اور چونکہ یہ تعبیر حقیقت حال کی مجی تعبیر ہے، اس لئے جب بھی ایک انسان راست بازی کے ساتھ اس پرغور کرے گا ، بے اختیار پکارا شھے گا کہ اس کا ہر بول اور ہر لفظ راس کے دل ود ماغ کی قدرتی آ واز ہے!

دین حق کی مہمات

پھردیکھو!اگر چہاپنی نوعیت میں وہ اس سے زیادہ کیجھیں ہے کہ ایک خدا پرست انسان کی سیدھی سادی دعاء ہے کیکن کس طرح اس کے ہرلفظ اور ہراسلوب سے دین حق کا کوکر نہ کوئی اہم مقصد واضح ہوگیا ہے اور کس طرح اس کے الفاظ نہایت اہم معانی ودقائق کم

مگرانی کرزہے ہیں۔

ا۔خداکے تصور کے بارے میں انسان کی آیک بروی فلطی بیر ہی ہے کہ اس تصور کو مجت کی جگہ خوف ودہشت کی چیز بنالیتا تھا۔ سورہ فاتحہ کے سب سے پہلے لفظ نے اس گراہی کا از الدکردیا۔ اس کی ابتداء "حمد" کے اعتراف سے ہوتی ہے "حمد" ثناء جیل کو کہتے ہیں ، یعنی اچھی صفتوں کی تحریف کرنے جیل اس کی کی جاسکتی ہے جس میں خوبی و جمال ہولیس" حمد"

صفتوں کی تعریف کرنے کو شاہ میں اُس کی لی جاستی ہے بس میں حوبی و جمال ہو پی حصل کے ساتھ خوف ودہشت کا تصور جمع نہیں ہوسکتا۔ جوذات محمود ہوگی وہ خوفناک نہیں ہوسکتی۔

پھر''حر'' کے بعد خدا کی عالم گیرر بوبیت، رحمت اور عدالت کا ذکر کیا ہے اور اس طرح مفات الی کی ایک الیکی کمل شبیہ کے دی ہے جوانسان کو وہ سب کچھ دے دیتی ہے جس کی انسان نیت کے نشو وارتقاء کے لئے ضرورت ہے اور الن تمام گمراہیوں سے محفوظ کر دیتی ہے جو اس راہ میں اسے بیش آسکتی ہیں۔ سالے

۲۔ "رَبِّ الْعَلْمِينَ" میں خداکی عالم گیرر بوبیت کااعتراف ہے جو ہر فرد، ہر جماعت، ہر ا قوم، ہر ملک، ہر گوشہ وجود کے لئے ہے۔اوراس لئے بیاعتراف ان تمام تنگ نظریوں کا خاتمہ کر دیتا ہے جو دنیا کی مختلف قوموں اورنسلوں میں پیدا ہوگئی تھیں اور ہر قوم اپنی جگہ بھے گئی تھی کہ

مردیا ہے بودیا کی سلا و ول اور کو کسی پید ملک سال میں جو میں۔ خدا کی برکتیں اور سعادتیں صرف آئ کے لئے ہیں کہی دوسری قوم کاان میں جھٹنیاں۔

س." ملكِ يَوْمِ اللهِّيْنِ" ميں الله ين كالفظ جزاء كے قانون كا اعتراف ہاور جراء كو تانون كا اعتراف ہاور جزاء كو" دين "كے لفظ سے تعبير كركے بي حقيقت واضح كردى ہے كہ جزاء انسانى اعمال كے قدرتى نتائج وخواص ہيں۔ بيات نہيں ہے كہ خدا كا غضب وانتقام ہندوں كوعذاب دينا

چاہتا ہو، کیونکہ '' الدین'' کے معنی بدلے ومکافات کے ہیں۔

الله يُن "كوصف ن بهي يه هي ملك يوم الله يُن "كوصف ن بهي يه هي الله يُن "كوصف ن بهي مي هي هي الله ي من الله ي ي ورد كارعالم من غضب وانقام هي الله الله ي كه وه عاد ل ي الله الله ي عكمت ن م جيز ك لئه الله كا ايك خلاصه اور تتيجه مقرر كرديا هي عدل الله وراس كي عكمت ن م جيز ك لئه الله كا ايك خلاصه اور تتيجه مقرر كرديا سي عدل

17

منافی رحمت نہیں ہے بلکہ عین رحمت ہے۔

۵' عبادت' کے لئے نہیں کہا کہ '' نَعُبدُک فَ' بلکہ کہا'' اِیا کَ نَعُبدُ' یعنی سنہیں کہا کہ'' تیری عبادت کرتے ہیں' بلکہ حصر کے ساتھ کہا'' صرف تیری ہی عبادت کرتے ہیں' اور پھراس کے ساتھ '' ایا کہ نستعین'' کہہ کر'' استعانت' کا بھی ای حصر کے ساتھ ذکر کر دیا۔ اس سلوب بیان نے تو حید کے تمام مقاصد پورے کر دیئے اور شرک کی ساری راہیں بند ہوگئیں ۔

۲ \_ سعادت وفلاح کی راه کو "الصّراطَ الْمُستَقِیْمَ" لعنی سیدهی راه سے تعبیر کیاجس سے زیادہ بہتر اور قدرتی تعبیر نہیں ہوسکتی، کیونکہ کوئی نہیں جوسیدهی راه اور ٹیڑھی راہ میں امتیاز ندر کھتا ہواور کیبلی راه کا خواہش مند نہ ہو۔

ے۔ پھراس سے لئے ایک ایسی سیدھی سادی اور جانی بوجھی ہوئی شاخت بنادی جس کا اذعان قدرتی طور پر ہرانسان کے اندرموجود ہے اور جو محض ایک ذبنی تعریف ہونے کی جگہ ایک موجود ومشہود حقیقت نمایاں کر دیتی ہے، یعنی وہ راہ جو انعام یا فتہ انسانوں کی راہ ہے ۔ کوئی ملک ، کوئی قوم ، کوئی زمانہ ، کوئی فرد ہو، کیکن انسان ہمیشہ دیجتا ہے کہ زندگی کی دورا ہیں یہاں صاف موجود ہیں ۔ ایک راہ کا میاب انسانوں کی راہ ہے، ایک ناکام انسانوں کی ۔ پس ایک واضح اور آشکارا بات کے لئے سب سے بہتر علامت بہی ہوسکتی تھی کہ اس کی طرف انگی اٹھا دی جائے ۔ اس سے زیادہ پچھ کہنا ایک معلوم بات کو مجبول بنادینا تھا۔

چنانچدیمی وجہ ہے کہ اس سورت کے لئے دعاء کا پیرا بیانتیار کیا گیا ہے، کیونکہ اگر تعلیم
وامر کا پیرابیا ختیار کیا جاتا تو اس کی نوعیت کی ساری تا خیر جاتی رہتی ۔ دعا سیاسلوب ہمیں
بناتا ہے کہ ہرراست باز انسان کی جوخدا پرستی کی راہ میں قدم اٹھا تا ہے، صداء حال کیا ہوتی
ہے اور کیا ہونی چا ہے؟ بیگو یا خدا پرستی کے فکر ووجدان کا سر جوش ہے جوا کیک طالب صاد ق
کی زبان پر بے اختیار اُبل پڑتا ہے۔

(r)

### الحمدلله

حيل

عربی میں "حمد " کے معنی ثناء جمیل کے ہیں، یعنی اچھی صفیتی بیان کرنے کے۔اگر
کسی کی بری صفیتیں بیان کی جائیں تو یہ" حمد " نہ ہوگ ۔ جمد پر الف لام ہے۔ یہ استفراق
کے لئے بھی ہوسکتا ہے، جنس کے لئے بھی۔ پس "الحمد لله " کے معنی یہ ہوئے کہ جمد
وثناء میں سے جو پچھ اور جیسا پچھ بھی کہا جاسکتا ہے وہ سب اللہ کے لئے ہے، کیونکہ خوبیوں
اور کمالوں میں سے جو پچھ بھی ہے اس سے ہواور اس میں ہے۔ اور اگر حسن موجود ہے تو
نگاہ عشق کیوں نہ ہو، اور اگر محمود بت جلوہ افروز ہے تو زبان حمد وستایش کیوں خاموش رہے؟
آئینہ ما روی ترا عکس پذیر است
گرتو نہ نمائی گنہ از جانب ما نیست

''حمد'' سے سورت کی ابتداء کیوں کی گئی؟ اس لئے کہ معرفت الیٰ کی راہ میں انسان کا پہلا تاثر یہی ہے، یعنی جب بھی ایک صادق انسان اس راہ میں قدم اٹھائے گا توسب سے پہلی حالت جواس کے فکر دوجدان پر طاری ہوگی وہ قدرتی طور پروہی ہوگی جسے یہاں تحمید وستایش سے تعبیر کیا گیاہے۔

انسان کے لئے معرفت حق کی راہ کیا ہے؟ قرآن کہتا ہے صرف ایک ہی راہ ہے اور وہ بیہ ہے کہ کا ئنات خلقت میں تفکر وقد بر کرے۔مصنوعات کا مطالعہ اسے صافع

'تک پہنچا دے گا۔

الَّذِيْنَ يَذُكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمُ وَيَتَهَكَّرُونَ فِي خُنُوبِهِمُ وَيَتَهَكَّرُونَ فِي خُلْقِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ(١٩١٣)

ویتفکرون فیی خلق السمواتِ والارضِ(۱۹۱۳)

اب فرض کروایک طالب صادق اس راه میں قدم اٹھا تا ہے اور کا ئنات خلقت کے مظاہرو آثار کا مطالعہ کرتا ہے تو سب سے پہلا اثر جواس کے دل ود ماغ پرطاری ہوگا وہ کیا ہوگا؟ وہ دیکھے گا کہ خوداس کا وجود اوراس کے وجود سے باہر کی ہر چیز ایک صانع عکیم اور مدبر محوگا؟ وہ دیکے گا کہ خوداس کا وجود اوراس کی ربوبیت اور رحمت کا ہاتھ ایک ایک فرہ خلقت قدر کی کار فرمائیوں کی جلوہ گاہ مہاں کی روح جوش ستایش اور گویت جمال سے معمور ہوجائے گی۔ وہ بے اختیار پکارا محلے گا کہ ''الْکُومُ کُلُ لِلَٰہِ رَبِّ الْعَلَمِينَ! ساری حمد وستایش اس کے جواپی کار فرمائی کے ہر گوشے میں سرچشمہ رحمت وفیضان اور محتی صن وکمال ہے۔!

اس راہ میں فکر انسانی کی سب سے بڑی گم راہی بیردی ہے کداس کی نظریں مصنوعات کے جلووں میں مجو ہوکر رہ جاتیں، آگے بڑھنے کی کوشش نہ کرتیں، وہ پردول کے نشش ونگار کو دکھے کر بے خود ہوجا تا گراس کی جتجو نہ کرتا جس نے اپنے جمال صنعت پر بیدل آویز پردے ڈال رکھے ہیں۔ دنیا میں مظاہر فطرت کی پرستش کی بنیاد اس کوتاہ نظری سے پڑی ۔ پس "آلکھٹ کو لیانہ" کا اعتراف اس حقیقت کا اعتراف ہے کہ کا نئات ہستی کا تمام فیضان و جمال خواہ کسی گوشہ و کسی میں ہو، صرف ایک صافع حقیق کی صفتوں ہی کا ظہور ہے۔ اس لئے حسن و جمال کے لئے جتنی بھی شیفتگی ہوگی، خوبی و کمال کے لئے جتنی بھی مدحت طرازی ہوگی، بخشش و فیضان کا جتنا بھی اعتراف ہوگا مصنوع و مخلوق کے لئے نہیں ہوگا، موانی ہوگا، خوبی و محال کے لئے جتنی بھی اعتراف ہوگا مصنوع و مخلوق کے لئے نہیں ہوگا، طرازی ہوگی، بخش و فیضان کا جتنا بھی اعتراف ہوگا مصنوع و مخلوق کے لئے نہیں ہوگا، صافح و خالق ہی کے لئے ہوگا۔

عبارا تناشتي و حسنك واحد و كل الى ذاك الجمال يشير!

الله

زول قرآن سے پہلے عربی میں "الله" کالفظ خدا کے لئے بطوراسم ذات کے متعمل تھا، جیما کہ شعراء جاہلیت کے کلام سے خلام ہے۔ یعنی خدا کی تمام صفتیں اس کی طرف منسوب ک جاتی تھیں۔ یکسی خاص صفت کے لئے نہیں بولا جاتا تھا۔ قرآن نے بھی یمی لفظ بطور اسم

ذات کے اختیار کیا ہے اور تمام صفتوں کواس کی طرف نسبت دی۔

وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُونُهُ بِهَا. (١٨٠:٧)

اوراللہ کے لئے حسن وخو بی کے نام ہیں (لینی صفتیں ہیں) پس جا ہے کہ اسے ان

صفتول کے ساتھ پکارو!

قرآن نے پیلفظ محض اس لئے اختیار کیا کہ لغت کی مطابقت کا مقتصیٰ یہی تھایا اس سے بھی زیادہ کوئی معنوی موزونیت اس میں پوشیدہ ہے؟

جب ہم اس لفظ کی معنوی دلالت پرغور کرتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے اس غرض کے لئے ۔ سب سے زیادہ موز وں لفظ یہی تھا۔

نوع انسانی کے دینی تصورات کا ایک قدیم عہد جو تاریخ کی روشی میں آیا ہے مظاہر فطرت کی پہتش کا عہد ہے۔ اسی پہتش نے بتدریج اصنام پرتی کی صورت اختیار کی۔ اصنام پرتی کالازی نتیجہ پیھا کہ مختلف زبانوں میں بہت سے الفاظ دیوتاؤں کے لئے پیدا ہو گئے اور جوں جوں پرستش کی نوعیت میں وسعت ہوتی گئی ،الفاظ کا تنوع بھی بڑھتا گیا ،کین چونکہ یہ بات انسان کی فطرت کے خلاف تھی کہ ایک اسی ہستی کے تصور سے خالی الذہن رہے جو سب سے اعلی اور سب کی پیدا کرنے والی ہستی ہے، اس لئے دیوتاؤں کی پرسش کے ساتھ ایک سب سے بڑی اور سب پر حکمران ہستی کا تصور بھی کم وہیش ہمیشہ موجود رہا۔ اور اس لئے جہاں بے شار الفاظ دیوتاؤں اور ان کی معبود انہ صفتوں کے لئے پیدا ہو گئے ، وہاں کوئی نہ کوئی لفظ ایس بھی ضرور مستعمل رہا جس کے ذریعے اس ان دیکھی اور اعلیٰ ترین وہاں کوئی نہ کوئی لفظ ایس بھی ضرور مستعمل رہا جس کے ذریعے اس ان دیکھی اور اعلیٰ ترین

SB COLOR

نہستی کی *طر*ف اشارہ کیا جا تا تھا۔

چنانچیسامی زبانوں کےمطالعے سےمعلوم ہوتا ہے کہ حروف واصوات کی ایک خاص ترکیب ہے جومعبودیت کے معنی میں مستعمل رہی ہے اور عبرانی، سریانی، آرای، کلدانی، حميري عربي وغيره تمام زبانوں ميں اس كار يغوى خاصه پايا جاتا ہے۔ بدالف، لام، اور ص کا مادہ ہےاورمختلف شکلوں میں مشتق ہواہے۔کلد انی وسریانی کا''الاصیا''عبرانی کا''الوہ'' اور عربی کا''الہ''اس سے ہاور بلاشبہ یہی''الہ''ہے جو حرف تعریف کے اضافے کے بعد ''اللهُ'' ہوگیا ہے اور تعریف نے اسے صرف خالق کا تنات کے لیے مخصوص کر دیا ہے۔ ليكن اكر "الله" " اله" بي بوقو "اله" كم معنى كيامين؟ علم الغنت واهتقاق ك مختلف اقوال ہیں، گرسب سے زیادہ قوی قول میمعلوم ہوتا ہے کہاس کی اصل''الہ'' ہے۔اور''الہ'' کے معنی تحیراور در ماندگی کے ہیں۔ یس خالق کا ئنات کے لئے پیلفظ اس لئے اسم قرار پایا کہ اس بارے میں انسان جو کچھ جانتا اور جان سکتا ہے وہ عقل کے تخیر اور ادراک کی در ماندگی کے سوااور کچھنیں ہے۔وہ جس قدر بھی اس ذات مطلق کی ہستی میں غوروخوض کرے گا اس ی عقل کی جیرانی اور در ماندگی بڑھتی ہی جائے گی ، یبال تک کہوہ معلوم کرلے گا کہاس کی راہ کی ابتداء بھی بجز وحیرت ہے ہوتی ہےاورانتہا بھی عجز وحیرت ہی ہے۔ ای برون ازوہم وقال وقیل من خاك بر فرق من و تمثيل من!

ابغورکرو! خداکی ذات کے لئے انسان کی زبان سے نکلے ہوئے لفظوں میں اس سے
زیادہ موزوں لفظ اور کون ساہوسکتا ہے؟ اگر خدا کواس کی صفتوں سے پکارنا ہے تو بلاشبداس
کی صفتیں بے شار ہیں ہمکئن اگر صفات سے الگ ہوکراس کی ذات کی طرف اشارہ کرنا ہے
تو وہ اس کے سواکیا ہوسکتا ہے کہ ایک تتحیر کردینے والی ذات ہے اور جو پچھاس کی نسبت کہا
جاسکتا ہے وہ بجز ودر ماندگی کے اعتراف کے سوا پچھییں ہے۔ فرض کرونوع انسانی نے اس
وقت تک خدا کی ہستی یا خلقت کا نئات کی اصلیت کے بارے میں جو پچھ سوچا اور سمجھا ہے،

وہ سب پچھسا ہنے رکھ کرہم ایک موز وں سے موز وں لفظ تجویز کرنا چاہیں تو وہ کیا ہوگا؟اس سے زیادہ اور اس سے بہتر کوئی لفظ تجویز کیا جاسکتا ہے؟

یبی وجہ ہے کہ جب بھی اس راہ میں عرفان وبصیرت کی کوئی بڑی سے بڑی بات کہی گئ وہ یبی تھی کہ زیادہ سے زیادہ خود رفتنگیوں کا اعتراف کیا گیا اور ادراک کا منتبی مرتبہ یبی قرار پایا کہ ادراک کی نارسائی کا ادراک حاصل ہو جائے۔عرفاء کے دل و زبان کی صدا ہمیشہ یبی رہی۔" رَبِّ زِدُنِی فِیْكَ تَحَیْرًا" کے اور حکماء کی حکمت ودانش کا فیصلہ بھی ہمیشہ یہی ہواہے کہ

### ''معلوم شد که هیچ معلوم نه شد''

چونکہ یہ اسم خدا کے لئے بطوراسم ذات کے استعال میں آیا۔ اس لئے قدررتی طور پران تمام صفتوں پر حاوی ہوگیا جن کا خدا کی ذات کے لئے تصور کیا جاسکتا ہے۔ اگر ہم خدا کا تصور اس کی کسی صفت کے ساتھ کریں ، مثلاً ''الرب' یا ''الرجیم' کہیں تو یہ تصور صرف ایک خاص صفت ہی میں محدود ہوگا ، یعنی ہمارے ذہن میں ایک الیی ہتی کا تصور پیدا ہوجائے گا جس میں ربوبیت یا رحمت ہے ، لیکن جب ہم ''الله'' کا لفظ ہو لتے ہیں تو فوراً ہمارا ذہن ایک الیی ہتی کی طرف منتقل ہوجا تا ہے جوان تمام صفات حسن و کمال سے متصف ہے جواس کی نسبت بیان کئے گئے ہیں اور جواس میں ہونے جا ہمیں۔

(m)

### رب العلمين

ربوبيت

''حر'' كے بعد بالتر تيب چارصفتيں بيان كى گئي ہيں۔ "دَبِّ الْعَلَمِيْنَ ""الرَّحْمَٰنِ""الرَّحِيْمِ" "ملِكِ يَوْمِ الدِّيْنِ":

چونکہ "الرَّحْمٰنِ" اور "الرَّحِیْمِ کاتعلق ایک ہی صفت کے دومختلف پہلوؤں سے چونکہ "الرَّحْمٰنِ " اور "الرَّحِیْمِ کاتعلق ایک ہی صفت کے دومر کے فظوں میں آنہیں یوں تعبیر کیا جاسکتا ہے کدر بوبیت، رحمت ، عدالت تین صفتوں کا ذکر کیا گیا ہے۔

تین صفتوں کا ذکر کیا گیا ہے۔

"الله" کی طرح "ب " بھی سامی زبانوں کا ایک کثیر الاستعال مادہ ہے ۔عبرانی، سریانی، اورع بی تینوں زبانوں میں اس کے معنی پالنے کے جیں اور چونکہ پرورش کی ضرورت کا احساس انسانی زندگی کے بنیادی احساسات میں سے ہے، اس لئے اسے بھی قدیم ترین سامی تعبیرات میں سے سجھنا چاہئے۔ پھر چونکہ معلم، استاد اور آقائسی نہ کسی اعتبار سے سامی تعبیرات میں سے سجھنا چاہئے۔ پھر چونکہ معلم، استاد اور آقائسی نہ کسی اعتبار سے پرورش کرنے والے ہی ہوتے ہیں، اس لئے اس کا اطلاق ان معنوں میں بھی ہونے لگا۔ پرورش کرنے والے ہی ہوتے ہیں، اور "دباہ" پرورش کنندہ ، معلم اور آقا تینوں معنی رکھتا تھا اور قدیم مصری اور خالدی زبان کا ایک لفظ" دابو" بھی انہیں معنوں میں مستعمل ہوا ہے اور اور قدیم مصری اور خالدی زبان کا ایک لفظ" دابو "بھی انہیں معنوں میں مستعمل ہوا ہے اور

اور قدیم مصری اور خالدی زبان کا ایک نفظ را بوت کا ان ملکوں کی قدیم ترین سامی وحدت کی خبر دیتا ہے۔ بہرحال عربی میں ''ربو بیت' کے معنی پالنے کے ہیں ، لیکن پالنے کواس کے وسیع اور کامل معنوں میں لینا چاہئے۔ اس لئے بعض ائم لفت نے اس کی تعریف ان لفظوں میں کی ہے۔ '' ہو انشاء الشئی حالا فَحالًا الٰی حل التمام''لالے لین کئی چیز کو کیے بعد دیگر ہے اس کی مختلف حالتوں اور ضرور توں کے مطابق اس طرح نشو و نما دیے رہنا کہ اپنی حد کمال تک پہنچ جائے۔

اگرایک شخص بھو کے کو کھانا کھلا دے یامختاج کوروپیددے دیتوبیاس کا کرم ہوگا، بھو د ہوگا، احسان ہوگا، کین وہ بات نہ ہوگی جے ربوبیت کہتے ہیں۔ ربوبیت کے لئے ضروری ہے کہ پرورش اور نگہداشت کا ایک جاری اور مسلسل اہتمام ہواور ایک وجود کواس کی تحمیل وبلوغ کے لئے وقا فو قا جیسی کچھ ضرور تیں پیش آتی رہیں، ان سب کا سروسامان ہوتا رہے۔ نیز ضروری ہے کہ بیسب کچھ محبت وشفقت کے ساتھ ہو۔ کیونکہ جو مل محبت وشفقت کے عاطفہ سے خالی ہوگار بوبیت نہیں ہوسکتا۔

ر بوبیت کاایک ناقص نمونہ ہم اس پرورش میں دکھ سے ہیں جس کا جوش ماں کی فطرت میں ودیعت کردیا گیا ہے۔ بچہ جب پیدا ہوتا ہے تو محض گوشت پوست کا ایک متحرک لوتھڑا ہوتا ہے اور زندگی اور نمو کی جتنی قو تیں بھی رکھتا ہے سب کی سب پرورش و تربیت کی محتان ہوتی ہیں ہی رکھتا ہے سب کی سب پرورش و تربیت کی محتان ہوتی ہیں ہی پرورش محبت و شفقت ، حفاظت و نگہداشت اور بخشش واعانت کا ایک طول طویل سلسلہ ہے اور اسے اس وقت تک جاری رہنا جائے جب تک بچہ اپنے جسم و ذہن کے صد بلوغ تک نہ بہنے جائے۔ بھر پرورش کی ضرورتیں ایک دونہیں ، بے شار ہیں۔ ان کی نوعیت ہیشہ بدلتی رہتی ہے اور ضروری ہے کہ ہر عمر اور ہر حالت کے مطابق محبت کا جوش ، ٹکرانی کی فروخال بیدا کر دیے ہیں میر مال کی ربوبیت کے میم تمام خدوخال بیدا کر دیے ہیں میر مال کی ربوبیت ہے جو پیدائش کے دن سے لے کر بلوغ تک خدوخال بیدا کر دیے ہیں میر مال کی ربوبیت ہے جو پیدائش کے دن سے لے کر بلوغ تک مروضا مان مہیا کرتی ہتی ہن میں اور ہر وقت اور ہر حالت کے مطابق اس کی ضرور بات پرورش کا سروسا مان مہیا کرتی رہتی ہے۔

SEB AND THE

جب بجے کا معدہ دودھ کے سواکسی غذا کامتحمل نہ تھا تو اسے دودھ ہی بلایا جاتا تھا۔

جب دودھ سے زیادہ قوی غذا کی ضرورت ہوئی تو ویسی ہی غذا دی جانے لگی ۔ جب اسکے یاؤں میں کھڑے ہونے کی سکت نہ تھی تو ماں اسے گود میں اٹھائے پھرتی تھی۔ جب کھڑے ہونے کے قابل ہوا تو انگلی پکڑلی اور ایک ایک قدم چلانے لگی ۔ پس بیربات کہ ہرحالت اور ضرورت کے مطابق ضروریات مہیا ہوتی رہیں اور نگرانی وحفاظت کا ایک مسلسل اہتمام جاری رہا، وہ صورت جال ہے جس ہے ربوبیت کے مفہوم کا تصور کیا جاسکتا ہے۔ مجازی ربوبیت کی بیرناقص اور محدود مثال سامنے لاؤ اور ربوبیت اللی کی غیرمحدود حقیقت کاتصور کرو۔اس کے 'دب العالمین ''ہونے کے معنی پیہوئے کہ جس طرح اس کی خالقیت نے کا نئات ہستی اوراس کی ہرچیز پیدا کی ہے،اس طرح اس کی ربوبیت نے ہر مخلوق کی برورش کا سروسامان بھی کر دیا ہے اور بیہ برورش کا سروسامان ایک ایسے عجیب و غریب نظام کے ساتھ ہے کہ ہروجود کوزندگی اور بقائے لئے جو پچھمطلوب تھا، وہ سب پچھ مل رہاہے اور اس طرح مل رہاہے کہ ہر حالت کی رعایت ہے، ہر ضرورت کالحاظ ہے، ہر تبدیلی کی نگرانی ہے اور ہر کی بیشی ضبط میں آچکی ہے۔ چیونی اینے بل میں رینگ رہی ہے، کیڑے مکوڑے کوڑے کرکٹ میں ملے ہوئے میں مجھلیاں دریا میں تیررہی ہیں، پرندہوا میں اور ہے ہیں، پھول باغ میں کھل رہے ہیں، ہاتھی جنگل میں دوڑ رہا ہے اورستارے فضا میں گردش کرر ہے ہیں الیکن فطرت کے پاس سب کے لئے کیسال طور پر پرورش کی گوداور گرانی کی آگھ ہے اور کوئی نہیں جو فیضان ربوبیت سے محروم ہو۔ اگر مثالوں کی جتبو میں تھوڑی سی کاوش جائزر کھی جائے تو مخلوقات کی بے شارتشمیں الیی ملیں گی جواتنی حقیر اور بے مقدار ہیں کہ غیر سلح کے آئکھ ہے ہم انہیں و کیو بھی نہیں سکتے۔ تاہم ربوبیت الٰہی نے جس طرح اورجس نظام کے ساتھ ہاتھی جیسی جسیم اورانسان جیسی عقیل مخلوق کے لئے سامان برورش مہیا کردیا ہے، ٹھیک اس طرح اور ویسے ہی نظام کے ساتھان کے لئے بھی زندگی اور بقاکی ہرچیزمہیاکی ہے۔ اور پھر میرجو کچھ بھی انسان کے وجود سے باہر ہے۔ اگر انسان اپنے

بوری کا ئنات ہے۔

وَفِي الْأَرْضِ الْيَٰتَّ لِلْمُوقِنِيُنَ 0 وَفِي اَنْفُسِكُمُ اَفَلَا تُبْصِرُونَ 0 (٢١-٢٠-٢١)

ان لوگوں کے لئے جو (سچائی پر) یقین رکھنے والے ہیں، زمین میں (خداکی کارفرمائیوں کی) کتنی ہی نشانیاں ہیں۔ اور خود تہارے وجود میں بھی ، پھر کیا تم رکھتے نہیں؟

### نظام ربوبيت

لیکن سامان زندگی کی بخشایش میں اور ربوبیت کے عمل میں جوفرق ہے اسے نظر انداز
نہیں کرنا چاہئے ۔اگر دنیا میں ایسے عناصر ،عناصر کی الیمی ترکیب اور اشیاء کی الیمی بناوٹ
موجود ہے جوزندگی اور نشو ونما کے لئے سود مند ہے قومض اس کی موجودگی ربوبیت سے تعبیر
نہیں کی جاسمتی ۔ ایسا ہونا قدرت الہی کی رحمت ہے ، بخشش ہے ،احسان ہے ، عگر وہ بات نہیں
جے ربوبیت کہتے ہیں ۔ ربوبیت یہ ہے کہ ہم دیکھتے ہیں دنیا میں سود منداشیاء کی موجودگی
کے ساتھ ان کی بخشش دہشیم کا بھی ایک نظام موجود ہے اور فطرت صرف بخشی ہی نہیں ، بلکہ
جو پچھ بخشتی ہے ایک مقررہ انتظام اور ایک منصبط ترتیب و مناسبت کے ساتھ بخشی ہے ۔ اس
کا نتیجہ ہے کہ ہم دیکھتے ہیں ہر وجود کو زندگی اور بقاکے لئے جس جس چیز کی ضرورت تھی اور
جس جس وقت اور جیسی جیسی مقدار میں ضرورت تھی ،ٹھیک ٹھیک اسی طرح ، انہیں وقتوں میں
اور اسی مقدار میں اسے مل رہی ہے اور اس نظم و انضباط سے تمام کارخانہ حیات چل رہا ہے۔

پانی کی بخشش اور تقسیم کانظام

زندگی کے لئے پانی اور رطوبت کی ضرورت ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ پائی کے وافر ذخیرے ہرطرف موجود ہیں لیکن اگر صرف اتناہی ہوتا تو بیزندگی کے لئے کافی ندتھا۔ کیونکہ زندگی کے لئے صرف یہی ضروری نہیں کہ پانی موجود ہو بلکہ یہ بھی ضروری ہے کہ ایک خاص انظام، ایک خاص ترتیب اور ایک خاص مقررہ مقدار کے ساتھ موجود ہو۔ پس میہ جود نیا میں انظام، ایک خاص ترتیب اور ایک خاص انظام پایا جاتا ہے اور فطرت صرف پانی بناتی ہی نہیں، بلکہ ایک خاص ترتیب و مناسبت کے ساتھ بناتی اور ایک خاص انداز سے کے ساتھ بناتی رہتی ہے۔ تو بھی ربوبیت ہے اور ای سے ربوبیت کے تمام اعمال کا تصور کرنا چاہئے۔ قرآن کہتا ہے یہ اللہ کی رحمت ہے جس نے پانی جیسا جو ہر حیات پیدا کردیا، کیکن بیاس کی ربوبیت ہے جو پانی کو ایک ایک بوند کرکے ٹیکاتی، زمین کے ایک ایک گوشے تک پہنچاتی، ربوبیت ہے جو پانی کو ایک ایک بوند کرکے ٹیکاتی، زمین کے ایک ایک گوشے تک پہنچاتی، ایک خاص مقدار اور حالت میں تقسیم کرتی، ایک خاص موسم اور کل میں برساتی اور پھرزمین کے ایک ایک تشدہ ذرے کوڈھونڈھ کر سیراب کردیتی ہے۔

وَٱنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً بِقَلَرِ فَأَسُكَنَٰهُ فِي الْأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَهَابٍ بَهُ لَقَادِرُونَ٥ فَأَنْشَأَنَا لَكُمْ بِهِ جَنْتٍ مِنْ نَخِيْلٍ وَ آعْنَابٍ لَكُمْ فِيهَا فَوَاكِهُ كَوْمَنُهَا تَاكُلُونَ٥ (١٩:١٨-١٩)

اور (دیکھو!) ہم نے آسان سے ایک خاص انداز سے کے ساتھ پانی برسایا، پھر
اسے زمین میں تھہرائے رکھااور ہم اس پر بھی قادر ہیں کہ (جس طرح برسایا تھاای
طرح) اسے واپس لے جائیں۔ پھر (دیکھو!) ای پانی سے ہم نے مجبوروں اور
انگوروں کے باغ بیدا کر دیئے جن میں بے شار پھل لگتے ہیں اور انہیں سے تم اپنی
غذا بھی حاصل کرتے ہو۔

### تقذيراشياء

یمی وجہ ہے کہ قرآن نے جا بجا اشیاء کی قدراور مقدار کا ذکر کیا ہے، یعنی اس حقیقت کی طرف اشارہ کیا ہے کہ فطرت کا نئات جو پچھ بخشتی ہے ایک خاص اندازے کے ساتھ بخشق ہے اور بیاندازہ ایک خاص قانون کے ماتحت تھم رایا ہوا ہے۔

وَانَ مِّنَ شَيْءٍ إِلَّا عِنْكَانَا خَزَآئِنُهُ وَمَا نُنَذْ لُهَ إِلَّا بِقَلَارٍ مَّعْلُومٍ وَمَا نُنَذْ لُهُ اللَّا بِقَلَارٍ مَعْلُومٍ وَ(الْحِرهـ ٢١)

اورکوئی شے نہیں جس کے ہمارے پاس ذخیرے موجود نہ ہوں (نیکن ہمارا طریق کاریہ ہے کہ) جو پچھنا زل کرتے ہیں ،ایک مقررہ مقدار میں نازل کرتے ہیں۔ و گُلُّ شَنَی ءِ عِنْلَه ' بِعِقْلَادِ ٥ (الرعد ٨:١٣) اوراللّٰد کے نزدیک ہر چیز کا ایک اندازہ مقررہے۔ اِنَا کُلُ شَنَی ءِ خَلَقْنَاهُ بِقَلَدٍ (القر ٤٥:٥٣) ہم نے جتنی چیزیں بھی بیدا کی ہیں ایک اندازے کے ساتھ پیدا کی ہیں۔

سیکیابات ہے کہ دنیا میں صرف بہی نہیں ہے کہ پانی موجود ہے، بلکہ ایک خاص نظم ورت ہے۔ بلکہ ایک خاص نظم ورت ہے۔ بلکہ ایک خاص نظم ورت ہے۔ بہی نہیں ہے کہ پہلے سورج کی شعاعیں سمندر سے ڈول جر جر کر فضا میں پانی کی چادریں بچھادیں، پھر ہواؤں کے جھو نکے انہیں حرکت میں لائیں اور پانی کی بوندیں بنا کر ایک خاص وقت اور خاص کی میں برسادیں؟ پھر سے کوں ہے کہ جب بانی کی بوندیں بنا کر ایک خاص وقت اور مقدار ہی سے برسے اور اس طرح برسے کہ زمین کی بالائی سطح پراس کی ایک خاص مقدار کی بنے گے اور اندرونی حصوں تک ایک خاص مقدار میں نمی پنچے؟ کیوں ایسا ہوا کہ پہلے پہاڑوں کی چوٹیوں پر برف کے تو دے جمتے ہیں، پھر میں کی تبدیلی سے بی تھانے کئے ہیں، پھر پھر چشموں سے دریا کی جدولیں ہے گئے ہیں، پھر پھر چشموں سے دریا کی جدولیں بہنے گئی ہیں، پھر سے جدولیں بی وخم کھاتی ہوئی دور دور تک پھر چشموں سے دریا کی جدولیں بہنے گئی ہیں، پھر سے جدولیں بی وخم کھاتی ہوئی دور دور تک دور خواتی ہیں اور بینکڑوں ہزاروں میلوں تک اپنی وادیاں شاداب کردیتی ہیں؟

کیول میرسب بچھالیا ہی ہوا؟ کیوں ایبا نہ ہوا کہ پانی موجود ہوتا مگراس انتظام اور ترتیب کے ساتھ نہ ہوتا؟

قرآن کہتا ہے: اس لئے کہ کا نئات ہستی میں ربوبیت المی کا رفر ما ہے اور ربوبیت کا مقتضی میں تھا کہ پانی اسی ترتیب سے بنے اور اسی ترتیب ومقد ارسے تقسیم ہو۔ بیرحمت و حکمت تھی جس نے پانی پیدا کیا، مگر بیر ربوبیت ہے جو اسے اس طرح کام میں لائی کہ پرورش اور رکھوالی کی تمام ضرورتیں پوری ہوگئیں۔

29

عناصرحيات

بھراس حقیقت بربھی فور کرو کہ زندگی کے لئے جن چیزوں کی سب سے زیادہ ضرورت تھی ، انہیں کی بخشالیش سب سے زیادہ اور عام ہے اور جن کی ضرورت خاص خاص حالتوں وا ان وشوں کے لئے تھی انہیں میں اختصاص اور مقامیت یا کی جاتی ہے۔ ہواسب سے زیادہ ضروری تھی، کیونکہ یانی اورغذا کے بغیری و مرصہ تک زندگی ممکن ہے، مگر ہوا کے بغیرممکن نہیں پس اس کا سامان اتناوافر اور عام ہے کہ کوئی جگہ، کوئی گوشہ، کوئی وفت نہیں جواس سے خالی ہو۔ فضا میں ہوا کا بے حدو کنار سمندر پھیلا ہوا ہے۔ جب بھی اور جہاں کہیں سانس لو، زندگی کا پیسب سے زیادہ ضروری جو ہرتمہارے لئے خود بخو دمہیا ہوجائے گا۔ ہوا کے بعد دوسرے درج پر پانی ہے۔ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءِ حَيِّ (٣٠:٢١) اس لئے اس ك بخشایش کی فراوانی وعمومیت ہواہے کم مگر ہر چیز سے زیادہ ہے۔ زمین کے نیچ آب شیریں کی سوتیں بہہ رہی ہیں۔زمین کے اوپر بھی ہرطرف دریار داں ہیں۔پھران دونوں ذخیروں کے علاوہ فضائے آسانی کا بھی کارخانہ ہے جوشب وروز سرگرم کارر ہتا ہے۔ وہ سمندر کا شورا کھینچتا ہے، اسے صاف وشیریں بنا کرجمع کرتار ہتا ہے، پھر حسب ضرورت زمین کے حوالے کردیتا ہے۔ پانی کے بعد غذا کی ضرورت تھی۔غذا ہوا اور پانی سے کم ،مگر اور تمام چیزوں سے زیادہ اس کا دسترخوان کرم بھی خشکی اور تری میں بچھا ہوا ہے۔اور کو کی مخلوق نہیں

جس کے گردو پیش اس کی غذا کا ذخیر ہ موجود نہ ہو۔

نظام پرورش

پھر سامان پر ورش کےاس عالم گیرنظام پرغور کروجوایینے ہر گوشیمل میں پرورد گی کی گوداور بخشش حیات کاسرچشمہ ہے۔اپیامعلوم ہوتا ہے گویا بیتمام کارخانہ صرف ای لئے بناہے کہ زندگی بخشے اور زندگی کی ہراستعداد کی رکھوالی کرے۔سورج اس لئے ہے کدروشن کے لئے چراغ کا اور گری کے لئے تنور کا کام دے اور اپنی کرنوں کے ڈول بھر بھر کرسمندر سے پانی تحینچتار ہے۔ ہوائیں اس لئے ہیں کہ اپنی سردی اور گرمی سے مطلوبہ اثرات پیدا کرتی رہیں اور بھی پانی کے ذرات جما کرابر کی جاوریں بچھادیں بھی ابرکو یانی بنا کر بارش بنادیں۔ زمین اس لئے ہے کہ نشو ونہا کے خزانوں سے ہمیشہ معمور رہے اور ہر دانے کے لئے اپن گود میں زندگی اور ہر پودے کے لئے اپنے سینے میں پروردگی رکھے مختصر پیرکدکارخانہ ستی کا ہر گوشہ صرف ای کام میں لگاہوا ہے، ہرقوت استعداد ڈھونڈھ رہی ہے اور ہرتا تیراثر پذری کے انظار میں ہے۔جونہی کسی وجود میں بوھنے اورنشو ونما پانے کی استعداد پیدا ہوتی ہے،معاتمام کارخانہ میں اس کی طرف متوجہ ہوجاتا ہے۔ سورج کی تمام کار فرمائیاں ، فضا کے تمام تغیرات ، زمین کی تمام قوتیں ،عناصر کی تمام سرگرمیاں صرف اس انتظار میں رہتی ہیں کہ کب چیونی کے انڈے سے ایک بچے ہوتا ہے اور کب دہقان کی جھولی سے زمین پرایک دانہ گرتا ہے۔ وَسَخْرُ لَكُمْ مَّا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَهِيْعًا مِّنْهُ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يَٰتٍ لِّقَوْم يَّتَفَكُّرُونَ ٥ (١٣:٣٥) اورآ سان وزمین میں جو کچھ بھی ہے سب کواللہ نے تمہارے لئے منخر کر دیا ہے۔ بلاشیہ ان لوگوں کے لئے جوغور وفکر کرنے والے ہیں، اس بات ہیں (معرفت

نظام ربوبيت كى وحدت

`قیقت کی )بری ہی نشانیاں ہیں!

سب سے زیادہ عجیب مگرسب ہے زیادہ نمایاں حقیقت نظام ربوبیت کی میسانیت اور <sub>،</sub>

اہم ہنگی ہے۔ بعنی ہر وجود کی پرورش کا سروسامان جس طرح اور جس اسلوب پر کیا گیا ہے، ' وہ ہر گوشے میں ایک ہی ہے اور ایک ہی اصل وقاعدہ رکھتا ہے۔ پھر کا ایک بکٹر اسمہیں گلاب کے شاداب اور عطر بیز پھول ہے کتنا ہی مختلف دکھائی دے ،کیکن دونوں کی برورش کے اصول واحوال برنظر ڈالو گے تو صاف نظر آجائے گا کہ دونوں کوایک ہی طریقے سے سامان یرورش ملا ہےاور دونوں ایک ہی طرح پالے بوے جارہے ہیں۔انسان کا بچہاور درخت کا یودا تهباری نظروں میں کتنی ہے جوڑ چیزیں ہیں! کیکن اگران کی نشو ونما کے طریقوں کا کھوج نگاؤ گے تو دکھے لو گے کہ قانون پرورش کی میسانیت نے دونوں کوایک ہی رشتے میں منسلک کر دیا ہے۔ پھر کی چٹان ہویا پھول کی گلی،انسان کا بچیہویا چیونٹی کا انڈا،سب کے لئے پیدائش ہے، اور قبل اس کے کہ پیدائش ظہور میں آئے سامان پرورش مہیا ہو جاتا ہے، پھر طفولیت کا دور ہے اوراس دور کی ضروریات ہیں۔انسان کا بچیجھی اپنی طفولیت رکھتا ہے، ورخت کے مولود نباتی کے لئے بھی طفولیت ہے، اور تمہاری چشم ظاہر بین کے لئے کتنا ہی عجیب کیوں نہ ہو،لیکن پھر کی چٹان کا تو دہ بھی اپنی اپنی طفولیت رکھتا ہے۔ پھر طفولیت رشد وبلوغ کی طرف بڑھتی ہے اور جوں جوں بڑھتی جاتی ہے، اس کی روز افزوں حالت کے مطابق کیے بعد دیگرے سامان پرورش میں بھی تبدیلیاں ہوتی جاتی ہیں ، یہاں تک کہ ہر وجوداییے من کمال تک بینج جا تا ہےاور جب بن کمال تک بینچ گیا تو از سرنوضعف وانحطاط کا دورشروع ہوجا تاہے۔ پھراس ضعف وانحطاط کا خاتمہ بھی سب کے لئے ایک ہی طرح ہے کسی دائرے میں اسے مرجانا کہتے ہیں،کسی میں مرجھا جانا اورکسی میں پامال ہو جانا۔ الفاظ متعدد مو گئے مگر حقیقت میں تعد زہیں ہوا۔

اَللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ ضُعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ مَ بَعْدِ ضُعْفٍ قُوَّلًا ثُمَّ جَعَلَ مِنْ مَ بَعْدِ ضُعْفٍ قُوَّلًا ثُمَّ جَعَلَ مِنْ مَ بَعْدِ ثُعَفٍ قُوَّلًا ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ تُوَقِّقُ ضُعْفًا وَ شِيْبَةً ط يَخْلُقُ مَا يَشَأَءُ وَ هُوَ الْعَلِيْمُ الْقَلْدِيْرُ ٥ (٥٣٣٠)

بالله بی کی کارفر مائی ہے کہ اس نے مہیں اس طرح پیدا کیا کہ پہلے ناتو انی کی حالت

ہوتی ہے، پھرنا توانی کے بعد قوت آتی ہے، پھر قوت کے بعد دوبارہ نا توانی اور بڑھا پا ہوتا ہے۔وہ جو پچھ چاہتا ہے پیدا کرتا ہے۔وہ علم اور قدرت رکھنے والا ہے۔ ٱلَّهُ تَرَ أَنَّ اللَّهَ ٱنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكُهُ يَنَايِيعَ فِي الْأَرْضِ ثُمَّ يُغْرِجُ بِهِ زُرْعًا مُغْتَلِفًا ٱلْوَانُهِ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مَصْفَرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَامًا ط إِنَّ فِي ذَلِكَ لَنِ كُولِي لِأُولِي الْأَلْبَابِ٥ (٢١:٣٩) کیاتم نہیں دیکھتے کہ اللہ نے آسان سے یانی برسایا، پھر زمین میں اس کے چشمے رواں ہو گئے، پھرای یانی ہے رنگ برنگ کی کھیتیاں لہلہا آٹھیں ، پھران کی نشؤونما میں ترتی ہوئی اور یوری طرح یک کرتیار ہوگئیں۔پھر (ترتی کے بعد زوال طاری موا اور ) تم د مکھتے ہو کہ ان برزردی چھا گئی، پھر بالاخر خشک ہوکر چورا چورا ہو گئی،

بلاشبددانش مندول کے لئے اس صورت میں برای ہی عبرت ہے!

جہاں تک غذا کاتعلق ہے ،حیوانات میں ایک قتم ان جانوروں کی ہے جن کے بیچے دودھ سے پرورش ماتے ہیں اور ایک ان کی ہے جوعام غذاؤں سے پرورش ماتے ہیں یخور کرو! نظام رپوہیت نے دونوں کی پرورش کے لئے کیسا عجیب سروسامان مہیا کر دیا ہے۔ دودھ سے پرورش یانے والے حیوانات میں انسان بھی داخل ہے۔ سب سے پہلے انسان ا پی ہی ہستی کا مطالعہ کرے۔ جوں ہی وہ پیدا ہوتا ہے،اس کی غذا اپنی خاصیتوں مناستوں ادر شرطوں کے ماتھ خود بخو دمہیا ہو جاتی ہے، اور ایسی جگہ مہیا ہوتی ہے جو حالت طفولیت میں اس کے لئے سب سے قریب تر اور سب سے موزوں جگہ ہے۔ مال بچے کو جوش محبت میں سینے سے لگالیتی ہےادرو ہیں اس کی غذا کا سرچشمہ بھی موجود ہوتا ہے۔ پھر دیکھو!اس غذا کی نوعیت اور مزاج میں اس کی حالت کا درجہ بہ درجہ کس قد رلحاظ رکھا گیا ہے اور کس طرح کے بعد دیگرے اس میں تبدیلی ہوتی رہتی ہے! ابتدامیں نیجے کا معدہ اتنا کمزور ہوتا ہے کہ اے بہت ہی ملکے قوام کا دودھ ملنا جاہئے۔ چنانچہ نہ صرف انسان میں بلکہ تمام حیوانات میں ماں کا دودھ بہت ہی یتلے قوام کا ہوتا ہے، کیکن جوں جوں بیچے کی عمر بڑھتی جاتی ہےاورمعدہ توی ہوتا جاتا ہے، دودھ کا قوام بھی بدلتا جاتا ہے اور مائیت کے مقابلے میں دھنیت بڑھتی کے جاتی ہے، دودھ کا قوام بھی بدلتا جاتا ہے اور اس کا معدہ عام غذاؤں کے جاتی ہے، یہاں تک کہ بچے کا عہدرضاعت پورا ہوجاتا ہے اوراس کا معدہ عام غذاؤں کے ہضم کرنے کی استعداد پیدا کرلیتا ہے۔ جوں ہی اس کا وقت آتا ہے، ماں کا دودھ خشک ہو جاتا ہے یہ گویار بوبیت الہی کا اشارہ ہوتا ہے کہ اب اس کے دلئے دودھ کی ضرورت نہیں رہی ، ہرطرح کی غذائیں استعال کرسکتا ہے۔

وَحَمِلُهُ وَفِصلُهُ ثَلِثُونَ شَهْرًا (١٥:٣٢)

اورحمل اوردود دھ چھڑانے کی مدت (کم از کم ) تمیں مہینوں کی ہے۔

ادوں بادروروسی رسی میں میں کا کارسازی پرغور کرو کہ کس طرح ماں کی فطرت میں بیچے کی محبت بھرر ہو بیت البی کی اس کارسازی پرغور کرو کہ کس طرح ماں کی فطرت میں بیچے کی محبت ودیعت کردی گئی ہے اور کس طرح اس جذبے کو طبیعت بشری کے تام جذبات میں سب سے زیادہ پر جوش اور سب سے زیادہ نا کی امتا کہتے ہیں؟ جس بیچے کی پیدائش اس کیلئے زندگی کی سب سے بردی مصیب تھی۔

حَمِلَتُهُ أُمُّهُ كُرْهًا وَّ وَضَعَتُهُ كُرْهَاً. (٢٥:٣٢)

اس کی ماں نے اسے نکلیف کے ساتھ پیٹ میں رکھااور تکلیف کے ساتھ جنا۔

اسی کی محبت اس کے اندرزندگی کاسب سے بڑا جذبہ مشتعل کردیتی ہے۔ جب تک بچہ من بلوغ تک نہیں بہنچ جاتا ہے وہ اپنے لئے نہیں ، بلکہ بچے کے لئے زندہ رہنا چاہتی ہے۔ زندگی کی کوئی خود فراموشی نہیں جواس پر طاری نہ ہوتی ہواور راحت و آسائش کی کوئی قربانی نہیں جس سے اسے گریز ہو۔ حب ذات جو فطرت انسانی کاسب سے زیادہ طاقتور جذبہ ہے اور جس کے انفعالات کے بغیر کوئی مخلوق زندہ نہیں رہ عتی، وہ بھی اس جذبہ خود فراموشی کے مقابلے میں صنحل ہوکررہ جاتا ہے۔ یہ بات کہ ایک مال نے بچے کے مجنونانہ عشق میں اپنی زندگی قربان کر دی، فطرت ما دری کا ایسا معمولی واقعہ ہے جو ہمیشہ پیش آتا رہتا ہے اور ہم اس میں کسی طرح کی غرابت محسوں نہیں کرتے۔

کیکن پھر دیکھو! کارساز فطرت کی ہیکسی کرشمہ سازی ہے کہ جوں جوں بیجے کی عمر بڑھتی جاتی ہے، محبت مادری کا پیشعلہ خود بخو درھیما پڑتا جاتا ہے اور پھرایک وقت آتا ہے حیوانات میں بالکل ہی بجھ جاتا ہے اورانسان میں بھی اس کی گرم جوشیاں باتی نہیں رہتیں \_ ریہا نقلاب کیوں ہوتا ہے؟ ایسا کیوں ہے کہ بیچے کے پیدا ہوتے ہی محبت کا ایک عظیم ترین جذبہ نبش میں آ جائے اور پھرایک خاص وقت تک قائم رہ کرخود بخو د غائب ہوجائے ؟ اس لئے کہ پیہ نظام ربوبیت کی کار فرمائی ہے اور اس کا مقتضی یہی تھا۔ ربوبیت حیا ہتی ہے کہ بیچے کی برورش ہواس نے پرورش کا ذریعہ مال کے جذبہ محبت میں رکھ دیا۔ جب بیجے کی عمر اس حد تک پہنچ گٹی کے ماں کی پرورش کی احتیاج باقی نہ رہی تو اس ذریعے کی بھی ضرورت باقی نہ رہی۔اب اس کاباتی رہناماں کے لئے بوجھاور بیچ کے لئے رکاوٹ ہوتا۔ بیچ کی احتیاج کاسب ہے زیادہ نازک وفت اس کی نئی نئی طفولیت تھی۔اس لئے ماں کی محبت میں بھی سب سے زیادہ جوش اسی وقت تھا۔ پھر جول جول بچے بڑھتا گیا،احتیاج کم ہوتی گئی،اس لئے محبت کی گرم جوشیاں بھی گھٹی گئیں۔فطرت نے محبت مادری کا دامن بیجے کی احتیاج پرورش سے بانده دیا تھا۔ جب احتیاج زیادہ تھی تو محت کی سرگری بھی زیادہ تھی ، جب احتیاج کم ہوگئی تو محت بھی تغافل کرنے گی <sup>1</sup>

جن حیوانات کے بچے انڈوں سے پیدا ہوتے ہیں، ان کی جسمانی ساخت اور طبیعت دودھوالے حیوانات سے مختلف ہوتی ہے، اس لئے وہ اول دن ہی سے معمولی غذا کیں کھا سکتے ہیں، بشرطیکہ کھلانے کے لئے کوئی شفیق گرانی موجود ہو۔ چنا نچہتم و کیھتے ہو کہ بچہانڈے سے نکلتے ہی غذا ڈھونڈ ھنے لگتا ہے اور مال چن چن کراس کے سامنے ڈالتی اور منہ میں لے لے کر کھانے کی تلقین کرتی ہے یا ایسا کرتی ہے کہ خود کھالیتی ہے مگر ہفتم نہیں کرتی ۔ اپنے اندر زم اور ہلکا بنا کر محفوظ رکھتی ہے اور جب بچے غذا کے لئے منہ کھولتا ہے واس کے اندرا تاردیتی ہے۔ ہلکا بنا کر محفوظ رکھتی ہے اور جب بچے غذا کے لئے منہ کھولتا ہے واس کے اندرا تاردیتی ہے۔

### ر بوبیت معنوی

پھراس سے بھی عجیب تر نظام ربو بیت کا معنوی پہلو ہے۔خارج میں زندگی اور پرورش کا کتنائی سروسامان کیا جاتا ہیں وہ بچھ مفیز ہیں ہوسکتا تھا اگر ہر دجود کے اندراس سے کام کو کئی کھیکے تھیک استعداد نہ ہوتی اوراس کے ظاہری وباطنی قوئی اس کا ساتھ ندد ہے۔ پُس لینے کی تھیکے تھیک استعداد نہ ہوتی اوراس کے ظاہری وباطنی قوئی اس کا ساتھ ندد ہے۔ پُس مدر بو بیت ہی کا فیضان ہے کہ ہم دیکھتے ہیں ہر مخلوق کی ظاہری وباطنی بناوٹ اس طرح کی واقع ہوئی ہے کہ اس کی ہر چیز اسے زندہ رہنے اورنشو ونما پانے میں مدد دیتی ہے۔ ایسانہیں ہوسکتا کہ کوئی مخلوق کی ہر چیز اسے زندہ رہنے اورنشو ونما پانے میں مدد دیتی ہے۔ ایسانہیں ہوسکتا کہ کوئی مخلوق ایپ جسم وقو کا کی ایسی نوعیت رکھتی ہو جو اس کے حالات پرورش کے مقتضیات کے خلاف ہو۔ اس سلسلے میں جو تھا تق مشاہدہ و تفکر سے نمایاں ہوتے ہیں ان میں دوبا تیں سب سے زیادہ نمایاں ہیں ، اس لئے جا بجا قر آن تھیم نے ان پر توجہ دلائی ہے۔ ایک کو وہ تقدیر سے تعبیر کرتا ہے ، دوسری کو ہدایت ہے۔

### تقذير

تقذیر کے معنی اندازہ کردینے کے ہیں، یعنی کسی کے لئے ایک خاص طرح کی حالت کھیرا دینے کے ،خواہ پی تھیراؤ کمیت میں ہو یا کیفیت میں۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ فطرت کھیرا دینے ہروجود کی جسمانی ساخت اور معنوی تو کی کے لئے ایک خاص طرح کا اندازہ کھیرا دیا ہے جس سے وہ باہر نہیں جا سکتا اور یہ اندازہ ایسا ہے جواس کی زندگی اور نشو ونما کے تمام احوال وظروف سے ٹھیک ٹھیک مناسبت رکھتا ہے۔

وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَلَّارَةِ تَقْدِيْدًا ٥ (٢:٢٥)

اوراس نے تمام چیزیں پیدا کیں، پھر ہر چیز کے لئے (اس کی حالت اورضر درت

#### کے مطابق ) ایک خاص انداز و تھرایا!

یہ کیا چیز ہے کہ ہرگر دو پیش میں اور اس کی پیداوار میں ہمیشہ مطابقت پائی جاتی ہے اور سیہ
ایک ایسا قانون خلقت ہے جو بھی متغیر نہیں ہوسکتا؟ یہ کیوں ہے کہ ہر خلوق اپنی ظاہر ک
وباطنی بناوٹ میں و لیں ہی ہوتی ہے جیسا اس کا گر دو پیش ہے اور ہرگر دو پیش ویسا ہی ہوتا
ہے جیسی اس کی مخلوقات ہوتی ہے؟ یہ اس حکیم وقد بر کی تھر الی ہوئی تقدیر ہے اور اس نے ہر
چیز کی خلقت وزندگی کے لئے ایسا ہی انداز ومقرر کر دیا ہے۔ اس کا یہ قانون تقدیر صرف
حیوانات و نباتات ہی کے لئے نہیں ہے، بلکہ کا کنات ہستی کی ہر چیز کے لئے ہے۔ ستاروں
کا یہ یورانظام گردش بھی اس تقذیر کی صد بندیوں پر قائم ہے۔

وَالشَّمْسُ تَجْرِى لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ۚ ذَٰلِكَ تَقْدِيدُ الْعَزِيْزِ الْعَلِيْمِ ٥ (٢٨:٣١)

اور (دیکھو!) سورج کے لئے جوقر ارگاہ خفہرادی گئی ہے وہ اس پر چاتا ہے اور میر عزیز وعلیم خدا کی اس کے لئے تقدیر ہے۔

مخلوقات اوراس کے گردوپیش کی مطابقت کا یہی قانون ہے جس نے دونوں میں باہم در مناسبت پیدا کردی ہے۔ اور ہر مخلوق اپنے چاروں طرف وہی پاتی ہے جس میں اس کے لئے پرورش اور نشو وہما کا سامان ہوتا ہے۔ پرند کا جسم اڑنے والا ہے، مجھلی کا تیرنے والا ، چیلی کا تیرنے والا ، چیلی کا تیرنے والا ، چیلی کا چیلے والا ، حشر ات کا رینگنے والا ، اس لئے کہ ان میں سے ہرنوع کا گردوپیش و سے ہی جسم کے لئے موزوں ہے جیسا اسے ملا ہے اور اس لئے کہ ان میں سے ہرنوع کی جسم انی سافت ویسا ہی گردوپیش اسے حاصل ہے۔ دریا میں پرند جسم انی سافت ویسا ہی گردوپیش اس کے لئے مفید پرورش نہیں ۔ خشکی میں مجھنیاں پیدا نہیں ہوتا ، اس لئے کہ بی گردوپیش اس کے لئے مفید پرورش نہیں ۔ خشکی میں مجھنیاں پیدا نہیں ہوتا ہیں کونکہ خشکی ان کے لئے موزوں نہیں ۔ اگر فطرت کی اس تقذیر کے خلاف ایک خاص گردوپیش چلی جاتی ہو یا تو وہاں زندہ نہیں رہتی یا خاص گردوپیش کی وہی ہی ہوجاتی ہے جسی اس

لردو پیش میں ہونی چاہئے۔

پھر ان میں سے ہرنوع کے لئے مقامی موثرات کے مختلف گردوپیش ہیں اور ہرگردوپیش کا یہی حال ہے۔سردآ بوہوا کی پیداوار،سردآب وہواہی کے لئے ہے،گرم کی گرم کے لئے فطب شالی کے قرب وجوار کاریچھ خط استواء کے قرب میں نظر نہیں آسکتا اور منطقہ حارہ کے جانور منطقہ باردہ میں معدوم ہیں۔

## ہدایت

ہدایت کے معنی راہ دکھانے ، راہ پرلگادیے ، رہنمائی کرنے کے ہیں اوراس کے مختلف مراتب اورات کے مختلف مراتب اوراقسام ہیں ۔ تفصیل آ گے آ کے گی۔ یہاں صرف اس مرتبہ ہدایت کا ذکر کرنا ہے جو تمام مخلوقات پران کی پرورش کی راہیں کھولتا ، انہیں زندگی کی راہ پرلگا تا اور ضروریات زندگی کی طلب وحصول میں رہنمائی کرتا ہے۔ فطرت کی میہ ہدایت رہوبیت کی ہدایت ہے اوراگر ہدایت کی دنیا کے سامان حیات و پرورش اوراگر ہدایت کی دنیا کے سامان حیات و پرورش سے فائدہ اٹھا کے دنیا کے سامان حیات و پرورش سے فائدہ اٹھا کے دائیں۔

لیکن ربوبیت اللی کی میہ ہدایت کیا ہے؟ قرآن کہتا ہے میہ وجدان کا فطری البهام اور حواس وادراک کی قدرتی استعداد ہے۔ وہ کہتا ہے میہ فطرت کی وہ رہنمائی ہے جو ہر مخلوق کے اندر پہلے وجدان کا البهام بن کرنمودار ہوتی ہے، چرحواس وادراک کا چراغ روشن کردیت ہے۔ میرا تب ہیں۔ ہدایت کے مراتب ہیں۔

### مدايت وجدان

وجدان کی ہدایت سے ہے کہ ہم دیکھتے ہیں ہر مخلوق کی طبیعت میں کوئی ایبااندرونی الہام موجود ہے جواسے زندگی اور پرورش کی راہوں پرخود بخو دلگا دیتا ہے اور وہ باہر کی رہنمائی و تعلیم کی مختاج نہیں ہوتی ۔ انسان کا بچہ ہویا حیوان کا، جو نبی شکم مادر سے باہر آتا ہے خود بخو د معلوم کر لیتا ہے کہ اس کی غذاماں کے سینے میں ہے اور جب بیتان منہ میں لیتا ہے تو جانتا ہے کہ اسے زور زور سے چوسنا چاہئے۔ بلی کے بچوں کو ہمیشہ دیکھتے ہیں کہ ابھی ابھی پیدا ہوئے ہیں، ان کی آئکھیں بھی نہیں کھلی ہیں، لیکن ماں جوش محبت میں انہیں چائے رہی ہے، وہ اس کے سینے پر منہ مار رہے ہیں۔ یہ بچہ جس نے عالم ہتی میں ابھی ابھی قدم رکھا ہے، جسے خارج کے موثر ات نے چھوا تک نہیں کس طرح معلوم کر لیتا ہے کہ اسے بپتان منہ میں لے لینا چاہئے اور اس کی غذا کا سرچشمہ یہیں ہے؟ وہ کون سافر شتہ ہے جواس وقت اسکے کان میں بھونک دیتا ہے کہ اس طرح اپنی غذا حاصل کر لے؟ یقییناً وہ وجدانی ہدایت کا فرشتہ ہے اور یہی وجدانی ہدایت کا فرشتہ ہے اور یہی وجدانی ہدایت کا مخلوق کواس کی روشی نمودار ہو، ہر مخلوق کواس کی پر ورش وزندگی کی راہوں پر لگا دیتی ہے۔

تہارے گھر میں پلی ہوئی بلی ضرور ہوگی تم نے دیکھا ہوگا کہ بلی اپنی عمر میں پہلی مرتبہ حاملہ ہوئی ہے۔اس حالت کا اسے کوئی بچھلا تجر بہ حاصل نہیں تا ہم اس کے اندر کوئی چیز ہے جواہے بتا دیتی ہے کہ تیاری وحفاظت کی سرگرمیاں شروع کر دینی عاہئیں جونہی وضع حمل کا وقت آتا ہے،خود بخو داس کی توجہ ہر چیز کی طرف سے ہٹ جاتی ہےاور کسی محفوظ گوشے کی جبتو شروع کر دیتی ہے۔تم نے دیکھا ہوگا کہ مضطرب الحال بلی مکان کاایک ایک کونہ دیکھتی پھرتی ہے پھر وہ خود بخو دایک سب سے محفوظ اور علیحدہ گوشہ چھانٹ لیتی ہےاور وہاں بچہدیتی ہے۔ پھریکا کیک اس کے اندر بچے کی حفاظت کی طرف ہے ایک مجہول خطرہ پیدا ہو جاتا ہے اور وہ کیے بعد دیگرے اپنی جگہ بدلتی رہتی ہے نےور کرو! یہ کون سی قوت ہے جو بلی کے اندر خیال پیدا کردیتی ہے کہ محفوظ جگہ تلاش کرے ، کیونکہ عنقریب الی جگہ کی اسے ضرورت ہوگی؟ میکون ساالہام ہے جواسے خبر دار کر دیتا ہے کہ بلا بچوں کا دشمن اوران کی بوسونگھا پھرتا ہے اس لئے جگہ بدلتے رہنا جاہے؟ بلاشبہ بیر بوبیت الٰہی کی وجدانی ہدایت ہےجس کا الہام ہر مخلوق کے اندرا پی نمود رکھتا ہے اور جوان پر زندگی اور پرورش کی تمام را ہیں کھول دیتا ہے۔

### مدايت حواس

ہدایت کا دوسرامرتبہ حواس اور مدر کات زائی کی ہدایت ہے اور وہ اس درجہ واضح ومعلوم ہے كتشريح كى ضرورت نہيں۔ ہم و كيھتے ہيں كداگر چد حيوانات اس جو ہر دماغ مے محروم ہیں جے فکر وعقل سے تعبیر کیا جاتا ہے، تاہم فطرت نے انہیں احساس وادراک کی وہ تمام قوتیں دے دی ہیں جن کی زندگی ومعیشت کے لئے ضرورت تھی اوران کی مدد سے وہ اینے رہے ﷺ کھانے پینے ،توالدو تناسل اور حفاظت ونگرانی کے تمام وظا نف حسن وخو لی کے ساتھ انجام دیتے رہتے ہیں۔ پھرحواس وادراک کی بد ہدایت ہرحیوان کے لئے ایک ہی طرح کی نہیں ہے بلکہ ہروجود کواتن ہی اورویسی ہی استعداد دی گئی ہے جتنی اورجیسی استعداد اس کے احوال وظروف کے لئے ضروری تھی۔ چیوٹی کی قوت شامہ نہایت دور رس ہوتی ہاں گئے کہای قوت کے ذریعے وہ اپنی غذا حاصل کر سکتی ہے۔ چیل اور عقاب کی نگاہ تیز ہوتی ہے کیونکہ اگران کی نگاہ تیز نہ ہوتو بلندی میں اڑتے ہوئے اپنا شکار دیکھے نہ سکیں۔ پیہ سوال بالکل غیرضروری ہے کہ حیوانات کے حواس وادراک کی پیرحالت اول دن سے تھی یا احوال وظروف کی ضروریات اور قانون مطابقت کے موثرات سے بتدریج ظہور میں آئی۔ اس لئے کہ خواہ کوئی صورت ہو، بہر حال فطرت کی بخشی ہوئی استعداد ہے اورنشو ونما ارتقاء کا قانون بھی فطرت ہی کاٹھہرایا ہوا قانون ہے۔

چنانچہ یہی مرتبہ ہدایت ہے جس کوقر آن نے ربو بیت الٰہی کی''ومی'' سے تعبیر کیا ہے۔ عربی میں وحی کے معنی مخفی ایماءاوراشارے کے ہیں بیاگو یا فطرت کی وہ اندرونی سر گوشی ہے جو ہرمخلوق براس کی راءعمل کھول دیتی ہے۔

وَٱوۡحٰى رَبُّكَ اِلَى النَّعْلِ آنِ اتَّخِذِنَى مِنَ الْجِبَالِ بُيُوْتًا وَ مِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُوْنَ٥ (٢٨:١٢)

اور دیکھو! تمہارے پروردگار نے شہد کی مکھی کے دل میں پیہ بات ڈال دی کہ پہاڑوں میں اور درختوں میں اور ان ٹٹیوں میں جواس غرض سے بلند کی جاتی ہیں،

ا پے لئے چھتے بنائے۔

اوريمي وه ربوبيت اللي كي بدايت ہے جس كي طرف حضرت موى (عليه السلام) كي زباني

اشارہ کیا گیاہے۔ فرعون نے جب یو حیصا:

فَمَنُ رَبُّكُمَا يَمُوسَى ؟ تهارا پروردگاركون ٢٠٠

تو حضرت مویل نے کہا:

رَبُّنَا الَّذِي ٓ أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلُقَهُ ثُمَّ هَالَى٥ (٥٠:٢٠)

ہارا پرورد گاروہ ہے جس نے ہر چیز کواس کی بناوٹ دی پھراس پر ( زندگی ومعیشت کی ) راہ کھول دی۔

اور چریمی وہ ہدایت ہے جسے دوسری جگہ''راہ عمل آسان کر دینے'' سے بھی تعبیر کیا

گیاہے۔

مِنْ آيِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ o مِنْ نُطُفَةٍ ﴿ خَلَقَهُ فَقَلَّرَهُ o ثُمَّ السَّبِيْلَ يَسَّرَهُ o (١٨:٨٠)

اس نے انسان کوس چیز سے پیدا کیا؟ نطفہ سے پیدا کیا پھراس (کی تمام ظاہری وباطنی قوتوں) کے لئے ایک انداز ہھمرادیا، پھراس پر (زندگی وعمل کی)راہ آسان کردی۔

یمی ''فحَد السَّبِیْلَ یَسَّرَه'' یعنی''راه عمل آسان کردینا'' وجدان وادراک کی ہدایت ہے جو تقدیر کے بعد ہے ، کیونکہ اگر فطرت کی بدرہنمائی نہ ہوتی توممکن نہ تھا کہ ہم اپنی ضروریات زندگی حاصل کر کتے ۔

آ گے چل کر شہیں معلوم ہوگا کہ قرآن نے تکوین وجود کے جوچار مرتبے بیان کئے ہیں، ان میں سے تیسرا اور چوتھا مرتبہ یہی تقدیر اور ہدایت کا مرتبہ ہے۔ تخلیق، تسویہ، تقدیر، ہدایت۔

الَّذِي خَلَقَ فَسَوْٰى ٥ وَالَّذِي قَلَّرَ فَهَاٰى ٥ (٣٢٠٨٤)

وہ پروردگار عالم جس نے پیدا کیا پھراہے ٹھیک ٹھیک درست کردیا اور جس نے ہر وجود کے لئے ایک انداز ہ ٹھبرادیا پھراس پرراہ (عمل) کھول دی۔

## برابين قرآنيه كامبدءاستدلال

چٹانچہ یہی وجہ ہے کہ قرآن نے خدا کی ہستی اور اس کی تو حید وصفات پر جا بجا نظام ربوبیت سے استدلال کیا ہے اور بیاستدلال اس کے مہمات دلائل میں سے ہے۔ لیکن قبل اس کے کہ اس کی تشریح کی جائے مناسب ہوگا کہ قرآن کے طریق استدلال کی بعض مبادیات واضح کردی جائیں کیونکہ مختلف اسباب سے جن کی تشریح کا میہ موقع نہیں، مطالب قرآنی کا بیا گوشہ سب سے زیادہ مجبور ہوگیا ہے اور ضرورت ہے کہ از سرنو حقیقت گم گشتہ کا سراغ لگایا جائے۔

## دعوت تعقل

قرآن کے طریق استدلال کا اولین مبدء تعقل و تفکر کی دعوت ہے، یعنی وہ جا بجا اس بات پر زور دیتا ہے کہ انسان کے لئے حقیقت شناسی کی راہ یہی ہے کہ خدا کی دی ہوئی عقل وبصیرت ہے کام لے اور اپنے وجود کے اندر اور اپنے وجود کے باہر جو پھھ بھی محسوس کرسکتا ہے اس میں تدبر و تفکر کرے ۔ چنانچے قرآن کی کوئی سورۃ اور سورۃ کا کوئی حصہ نہیں جو تفکر و تعقل کی دعوت سے خالی ہو۔

وَفِيُ الْأَرُضِ النِّتُ لِلْمُوقِنِينِينَ ٥ وَفِي اَنْفُسِكُمْ اَفَلَا تُبْصِرُونَ ٥ (وَفِي الْفُسِكُمْ اَفَلَا تُبْصِرُونَ ٥ (٢١.٢٠:٥١)

اور یقین رکھنے والول کے لئے زمین میں بھی (معرفت حق کی) نشانیاں ہیں اورخود تمہارے وجود میں بھی، پھر کیاتم و کیھتے نہیں۔ وہ کہتا ہے: انسان کوعقل وبصیرت دی گئی ہے، اس لئے وہ اس قوت کے ٹھیک ٹھیک استعال کرنے نہ کرنے کے لئے جواب دہ ہے۔

إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولِيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْنُولًا. (٣٧:١٧) يَقِينًا (انسان كا) سننا، ديكا، سوچنا، سبائي الي جَدجواب وي ركت مين!

وہ کہتا ہے: زمین کی ہر چیز میں ،آسان کے ہرمنظر میں ، زندگی کے ہرتغیر میں ،گلر انبانی کے لئے معرفت وحقیقت کی نشانیاں ہیں ، بشرطیکہ وہ غفلت واعراض میں مبتلانہ ہوجائے۔

وَكَأَيِّنَ مِنْ الْيَةِ فِي السَّمَوٰتِ وَالْآرْضِ يَمُرُّوُنَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ۞ (١٠٥:١٢)

اورآسان وزمین میں (معرفت حق کی) کتی بی نشانیاں ہیں۔لین (افسوں انسان کی غفلت بر!)لوگان برے گزرجاتے ہیں اور نظرا تھا کرد مکھتے تک نہیں!

تخليق بالحق

اچھا! اگر انسان عقل وبھیرت سے کام لے اور کا نئات خلقت بیل تفکر کر ہے تو اس پر حقیقت شای کا کون سا دروازہ کھلے گا؟ وہ کہتا ہے: سب سے پہلی حقیقت جو اس کے سامنے نمودار ہوگی وہ تخلیق بالحق کا عالم گیراور بنیادی قانون ہے، یعنی وہ دیکھے گا کہ کا نئات خلقت اور اس کی ہر چیز کی بناوٹ پھھاس طرح کی واقع ہوئی ہے کہ ہر چیز ضبط وتر تیب کے ساتھ ایک خاص نظام وقانون میں منسلک ہے اور کوئی شخہیں جو حکمت و مسلحت سے خالی ہو۔ ایمانہیں ہے کہ یہ سب پھھنے لیق بالباطل ہو، یعنی بغیر کسی معین اور ظہر ائے ہوئے مقصد و نظم کے وجود میں آگیا ہو۔ کیونکہ اگر ایسا ہوتا تو ممکن نہ تھا کہ اس نظم ، اس کیسانیت ، اس فظم کے وجود میں آگیا ہو۔ کیونکہ اگر ایسا ہوتا تو ممکن نہ تھا کہ اس نظم ، اس کیسانیت ، اس خَلَقَ اللّٰهُ السَّمَوٰتِ وَ الْاَرْضَ بِالْحَقِ اللّٰهِ السَّمَوٰتِ وَ الْاَرْضَ بِالْحَقِ اللّٰهِ السَّمَوٰتِ وَ الْاَرْضَ بِالْحَقِ اللّٰهِ السَّمَوٰتِ وَ الْاَرْضَ بِالْحَقِ اللّٰهُ السَّمَوٰتِ وَ الْاَرْضَ بِالْحَقِ اللّٰهِ السَّمَوٰتِ وَ الْاَرْضَ بِالْحَقِ اللّٰهِ اللّٰهُ السَّمَوٰتِ وَ الْاَرْضَ بِالْحَقِ اللّٰهِ اللّٰهِ السَّمَوٰتِ وَ الْاَرْضَ بِالْحَقِ اللّٰهُ اللّٰهُ السَّمُونِ وَ اللّٰهُ السَّمَوٰتِ وَ الْاَرْضَ بِالْحَقِ اللّٰهُ اللّٰهُ السَّمَوٰتِ وَ الْاَرْضَ بِالْحَقِ اللّٰهُ اللّٰهُ السَّمَانِ وَ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ السَّمَانِ وَ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ وَ اللّٰمَ السَّمَ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ ال

اللہ نے آسانوں کواورزمین کو حکمت اور مصلحت کے ساتھ پیدا کیا ہے، اور بلاشبہ اس بات میں ارباب ایمان کے لئے (معرفت حق کی) ایک بڑی ہی نشانی ہے! ''آل عمران'' کی مشہور آیت میں ان ارباب دانش کی جوآسان وزمین کی خلقت میں تفکر کرتے ہیں،صدائے حال بیر بتائی ہے:

رَبَّنَا مَا خَلَقُتَ هٰذَا بَاطِلًا. (١٩١:٣)

اے ہمارے پروردگار! سب پچھ تونے اس لئے پیدانہیں کیا ہے کہ مخض ایک ہے کار وعبث ساکام ہو!

دوسری جگه' 'تخلیق بالباطل'' کوتلعب سے تعبیر کیا ہے نظونتلعب' 'یعنی کوئی کام کھیل کود کی طرح بغیر کسی معقول غرض و مدعا کے کرنا۔

وَمَا خَلَقْنَا السَّمُوٰتِ وَالْاَرُضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِيْنَ0 وَمَا خَلَقْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ ولكِنَّ أَكْثَرَهُمُ لَا يَعْلَمُونَ0 (٣٩\_٣٨)

ہم نے آسانوں اور زمین کواور جو پچھان کے درمیان ہے ، مفن کھیل اور تماشہ کرتے ہوئے نہیں پیدا کیا ہے۔ہم نے انہیں نہیں پیدا کیا مگر حکمت و مصلحت کے ساتھ مگر اکٹر انسان ایسے ہیں جواس حقیقت کاعلم نہیں رکھتے۔

پھر جا بجااس'' تخلیق بالحق'' کی تشریح کی ہے۔ مثلاً ایک مقام پر'' تخلیق بالحق'' کے اس پہلو پر توجہ دلائی ہے کہ کا کنات کی ہر چیز افادہ و فیضان کے لئے ہے اور فطرت جا ہتی ہے کہ جو پھھ بنائے ،اس طرح بنائے کہ اس میں وجوداور زندگی کے لئے نفع اور راحت ہو:

خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْآرْضَ بِالْحَقِّ يُكُوْرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكُوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكُوِّرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ \* كُلُّ يَجْرِئَ لِإَجَلٍ مُسَمَّى ۚ اللَّهُ هُوَ الْعَزِيْرُ الْغَقَارُ ٥ (٥:٣٩)

اس نے آسانوں اور زمین کو حکمت و مصلحت کے ساتھ پیدا کیا ہے۔ اس نے رات اور دن کے اختلاف اور ظہور کا ایسا نظام کردیا کہ رات دن پر لیٹی جاتی ہے اور دن رات پر لپٹا آتا ہے۔ اور سورج اور چاند دونوں کواس کی قدرت نے منخر کر رکھا ہے۔ سب (اپنی اپنی جگه) اپنے مقررہ وقت تک کے لئے گردش کررہے ہیں۔ (سنو!وہ غالباور بخشنے والا ہے <sup>11</sup>۔)

ایک دوسرے موقع پرخصوصیت کے ساتھ اجرام ساویہ کے افادہ فیضان پرتوجہ دلائی ہے اورائے ''تخلیق بالحق'' نے تعبیر کیاہے:

هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمُسَ ضِيَاءً وَ الْقَمَرَ نُورًا وَ قَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعَلَّمُوا عَدَدَ السِّنِيْنَ وَ الْحِسَابِ \* مَا خَلَقَ اللهُ ذَٰلِكَ اِلَّا بِالْحَقِّ \* يُفَصِّلُ الْآيَاتِ لَقَوْمُ يَعْلَمُونَ ٥ (٥:١٠)

وہی ہے جس نے سورج کو چیکتا ہوا بنایا اور چاند کو روش اور پھر چاند کی منزلوں کا انداز تھہرادیا تا کہتم برسوں کی گنتی اور حساب معلوم کرلیا کرواللہ نے بیسب پچھ بنایا ہیمگر حکمت ومصلحت کے ساتھ ان لوگوں کے لئے جو جاننے والے ہیں، وہ (اپنی قدرت اور حکمت کی کولیلیں کھول کھول کربیان کردیتا ہے۔

ایک اور موقع پر فطرت کے جمال وزیبائی کی طرف اشارہ کیاہے اور اسے' دتخلیق بالحق'' سے تعبیر کیا ہے، یعنی فطرت کا نئات میں شخسین وآ رائش کا قانون کام کررہاہے جو چاہتا ہے جو پچھہنے ،ایباہنے کہ اس میں حسن و جمال اور خوبی و کمال ہو۔

خَلَقَ السَّمُونِ وَالْأَرْضَ بِالْعَقِّ وَصَوْرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ 0 (٣:٢٣) اس نے آسانوں اور زمین کو تھمت و مصلحت کے ساتھ پیدا کیا اور تمہاری صورتیں بنائیں تو نہایت حسن و خولی کے ساتھ بنائیں -

ای طرح وہ قانون مجازات پر ( یعنی جزاء وسزا کے قانون پر ) بھی ای ( تخلیق بالحق )
سے استشہاد کرتا ہے۔ تم دیکھتے ہو کہ دنیا میں ہر چیز کوئی نہ کوئی خاصہ اور نتیجہ رکھتی ہے اور تمام
خواص اور نتائج لازمی اور اٹمل میں۔ پھر کیونکر ممکن ہے کہ انسان کے اعمال میں بھی اچھے اور
برے خواص اور نتائج نہ ہوں اور وہ قطعی اور اٹمل نہ ہوں جو قانون فطرت دنیا کی ہر چیز میں
اچھے برے کا امتیاز رکھتا ہے ، کیا انسان کے اعمال میں اس امتیاز سے عافل ہوجائے گا؟

45

LE DE LES

آمُ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّاتِ اَنْ نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ سَوَاءٌ مَّعْيَاهُمْ وَمَهَاتُهُمْ أُ سَاءً مَا يَحْكُمُونَ أُ وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ سَوَاءٌ مَّعْيَاهُمْ وَمَهَاتُهُمْ أُ سَاءً مَا يَحْكُمُونَ وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ اللّهُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَلِتُجُزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ٥ (٢٢-٢١:٢٥)

جولوگ برائیاں کرتے ہیں، کیا وہ تجھتے ہیں ہم انہیں ان لوگوں جیسا کردیں کے جوائیان لائے اور جن کے اعمال اچھے ہیں، یعنی دونوں برابر ہوجا نمیں زندگی میں بھی اور موت میں بھی۔ (اگر ان لوگوں کے فہم دوائش کا فیصلہ ہی ہوتو) کیا ہی برا ان کا فیصلہ ہے اور حقیقت ہیہے کہ اللہ نے آسانوں کواور زمین کو حکمت و مسلحت کے ساتھ پیدا کیا ہے اور اس لئے بیدا کیا ہے کہ ہرجان اپنی کمائی کے مطابق بدلا پالے اور ایسانہیں ہوگا کہ ان کے ساتھ ناانصافی ہو۔

معاد، یعنی مرنے کے بعد کی زندگی پر بھی اس سے جابجا استشہاد کیا ہے۔ کا ئنات میں ہر چیز کوئی نہ کوئی مقصد اور منتبی رکھتی ہے۔ پس ضروری ہے کہ انسانی وجود کے لئے بھی کوئی نہ کوئی مقصد اور منتبیٰ ہو۔ یہی نتبیٰ آخرت کی زندگی ہے، کیونکہ یہ تو ہونہیں سکتا کہ کا کنات ارضی کی یہ بہترین کلوق صرف اسی لئے پیدا کی گئی ہو کہ پیدا ہواور چند دن جی کرفنا ہو جائے۔

اَوَلَمْ يَتَقَكَّرُوا فِي اَنْفُسِهِمْ مَّا خَلَقَ اللَّهُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا اِلَّا بِالْحَقِّ وَاَجَلٍ مُّسَمَّى \* وَإِنَّ كَثِيْرًا مِّنَ النَّاسِ بِلِقَائِ رَبِّهُمْ لَكَافِرُوْنَ٥ (٨:٣٠)

کیا ان اوگوں نے بھی اپنے دل میں اس بات پرغور نہیں کیا کہ اللہ نے آسانوں اور زمین کواور جو پھوان کے درمیان ہے ، محض بے کار وعبث نہیں بنایا ہے۔ ضرور ی ہے کہ حکمت و مصلحت کے ساتھ بنایا ہواور اس کے لئے ایک مقررہ وقت مظہرا دیا ہو۔ اصل میہ ہے کہ انسانوں میں بہت سے لوگ ایسے ہیں جوابینے پروردگار کی ملاقات سے یک قلم مشکر ہیں۔

مبدءاستدلال

غرض كةرآن كامبدءاستدلال بيهك

۔ اس کے نزول کے وقت دین داری اور خدا پرتی کے جس قدرعام تصورات موجود تھے وہ نہ صرف عقل کی آمیزش ہے خالی تھے، بلکہان کی تمام تر بنیاد غیر عقلی عقا کد پر آ کر تھم بر گئ تھی 'لیکن اس نے خدا پرتی کے لئے عقلی تصور پیدا کیا۔

۔ اس کی دعوت کی تمام تر بنیا دعقل و تفکر پر ہے۔اور وہ خصوصیت کے ساتھ کا سُات خلقہت کے مطالعے و تفکر کی دعوت دیتا ہے۔

س۔ وہ کہتا ہے: کا نئات خلقت کے مطالعہ وَقَكر سے انسان برِخلیق بالحق کی حقیقت واضح ہو جاتی ہے۔ یعنی وہ دیکھا ہے کہ اس کا رخانہ ستی کی کوئی چیز نہیں جو کسی تھہرائے ہوئے مقصد اور مصلحت سے خالی ہواور کسی بالانر قانون خلقت کے ماتحت ظہور میں نہ آئی ہو۔ یہاں جو چیز بھی اپنا وجودر کھتی ہے ایک خاص نظم وتر تیب کے ساتھ حکمتوں اور مصلحتوں کے عالم گیرسلسلے میں بندھی ہوئی ہے۔

سم۔ وہ کہتا ہے جب انسان ان مقاصد ومصالح پرغور کرے گا تو عرفان حقیقت کی راہ خود بخو داس پرکھل جائے گی اور جہل وکوری کی گمراہی سے نجات پا جائے گا۔

#### برهان ربوبيت

چنانچاس سلسله میں مظاہر کا نئات کے جن مقاصد ومصالح سے استدلال کیا ہے ان میں سب سے زیادہ عام استدلال ''ربوبیت' کا استدلال ہے اور اس لئے ہم اسے برہان ربوبیت سے تعبیر کر سکتے ہیں وہ کہتا ہے کا ئنات کے تمام اعمال ومظاہر کا اس طرح واقع ہونا کہ ہر چیز پرورش کرنے والی اور ہرتا ثیرزندگی بخشے والی ہے اور پھراکیا۔ ایسے نظام ربوبیت کا موجود ہونا جو ہرحالت کی رعایت کرتا اور ہر طرح کی مناسب ملحوظ رکھتا ہے، ہرانسان کو وجدانی

طور پریقین دلا دیتا ہے کہ ایک پرور دگار عالم سی موجود ہے اوروہ ان تمام صفتوں سے متصف ہے جن کے بغیر نظام ربوبیت کا بیکا مل اور بے عیب کارخانہ وجود میں نہیں آسکا تھا۔
وہ کہتا ہے: کیا انسان کا وجدان بیہ باور کرسکتا ہے کہ نظام ربوبیت کا بیہ پورا کارخانہ خود بخو دوجود میں آجائے اور کوئی زندگی ، کوئی ارادہ ، کوئی حکمت اس کے اندر کار فرمانہ ہو؟ کیا بیہ مکن ہے کہ اس کارخانہ ہستی کی ہر چیز میں ایک بولتی ہوئی پروردگاری اور ایک انجری ہوئی کارسازی موجود نہ ہو؟ پھر کیا بی محض ایک اندھی بہری کارسازی موجود ہو، مگر کوئی پروردگار ، کوئی کارساز موجود نہ ہو؟ پھر کیا بیمض آبی اندھی بہری فطرت ، بے جان مادہ اور بے حس الیکٹرون (Electrone) کے خواص ہیں جن سے بروردگاری و کارسازی کا بیہ پورا کارخانہ طہور میں آگیا ہے۔ اور عقل اور ارادہ رکھنے والی کوئی ہستی موجود نہیں ؟

پروردگاری موجود ہے مگر کوئی پروردگار موجود نہیں! کارسازی موجود ہے مگر کوئی کارساز موجود ہے مگر کوئی کارساز موجود ہے مگر کوئی رہم نہیں! حکمت موجود ہے مگر کوئی حکیم موجود نہیں! سب پچھ موجود ہے مگر کوئی موجود نہیں! مل بغیر کسی عامل کے نظم بغیر کسی نظم کے ، قیام بغیر کسی قیام موجود ہے مگر کوئی موجود کسی قیام بغیر کسی معار کے نقش بغیر کسی نقاش کے ، سب پچھ بغیر کسی موجود کے! نہیں ، انسان کی فطرت بھی میہ باور نہیں کر سکتی ۔ اس کا وجدان پکارتا ہے کہ ایسا ہوناممکن نہیں ۔ اس کی فطرت اپنی بناوٹ میں ایک ایسا سانچا لے کر آئی ہے جس میں یقین وایمان ہیں وایمان میں سائن نہیں!

قرآن کہتا ہے: یہ بات انسان کے وجدانی اذعان کے خلاف ہے کہ وہ نظام رہو بیت کا مطالعہ کرے اور ایک''رب العالمین'' جستی کا یقین اسکے اندر جاگ ندا تھے۔وہ کہتا ہے: ایک انسان غفلت کی سرشاری اور سرکثی کے بیجان میں ہر چیز سے انکار کرسکتا ہے لیکن اپنی فطرت سے انکار نہیں کرسکتا۔ وہ ہر چیز کے خلاف جنگ کرسکتا ہے لیکن اپنی فطرت کے خلاف ہتھیا رنہیں اٹھا سکتا۔ وہ جب اپنے چاروں طرف زندگی ادر پروردگاری کا ایک عالم گیرکار خانہ چھیلا ہواد کھتا ہے تو اس کی فطرت کی صدا کیا ہوتی ہے،؟اس کے دل کے ایک ( پیشے میں کون سااعتقاد سایا ہوتا ہے؟ کیا یہی نہیں ہوتا کہ ایک پرورد گارہستی موجود ہےاور ' پیسپ کیجھاسی کی کرشمہ سازیاں ہیں؟

یہ بادر کھنا چاہئے کہ قرآن کا اسلوب بیان بنہیں ہے کہ نظری مقد مات اور دہنی مسلمات کی شکیس ترتیب دے پھراس پر بحث وتقریر کر کے ناطب کور دوسلیم پر مجبور کر ہے۔ اس کا تمام تر خطاب انسان کے فطری وجدان و ذوق سے ہوتا ہے۔ وہ کہتا ہے: خدا پرتی کا جذب انسانی فطرت کا خمیر ہے۔ اگر ایک انسان اس سے انکار کرنے لگتا ہے تو یہاس کی غفلت ہے اور ضروری ہے کہ اسے غفلت سے چونکا دینے کے لئے رسلیں پیش کی جا نمیں کیان یہ دلیل ایسی نہیں ہونی چاہئے جو اس فاخیوں ذہن و و ماغ میں کاوش پیدا کر ہے، بلکہ ایسی ہونی چاہئے جو اس کے نہاں خانہ ول پر دستک دے دے اور اس کا فطری وجدان بیدار کردے۔ اگر اس کا وجدان بیدار ہوگیا تو پھر اثبات مدعا کے لئے بحث وتقریر کی ضرورت نہ ہوگی ،خود اس کا وجدان بی اسے مدعا تک پہنچا دے گا۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن خود انسان کی فطرت ہی سے کی قرآن خود انسان کی فطرت ہی سے کہ قرآن خود انسان کی فطرت ہی انسان پر جمت لاتا ہے۔

بَلِ الْإِنْسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَةً 0 وَ لَوْ اَلْقَى مَعَاذِيْرَة ( 40 10-10)

بلکہ انسان کا وجود خوداس کے خلاف ( لیتی اس کی کج اندیشیوں کے خلاف ) جمت
ہے۔ اگر چدوہ ( اینے وجدان کے خلاف ) کتنے ہی عذر بہانے تراش کیا کرے۔
اوراسی لئے وہ جابجا فطرت انسانی کو مخاطب کرتا ہے اوراس کی گہرائیوں سے جواب طلب کرتا ہے۔

قُلُ مَنُ يَّدُرُقُكُمُ مِنَ السَّمَآءِ وَالْآرُضِ أَمَّنُ يَّمُلِكُ السَّمَعَ وَالْآبُصَارَ وَمَنُ يَّمُلِكُ السَّمَعَ وَالْآبُصَارَ وَمَنُ يُخْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيْ وَالْآبُصَارَ وَمَنُ يُخْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيْ وَمَنْ يُكُونُ اللَّهُ فَقُلُ اَفَلَا تَتَقُونَ ٥ فَذَالِكُمُ اللَّهُ رَبِّكُمُ اللَّهُ وَقُلُ الضَّلُ فَانَى تُصُرَفُونَ ٥ رَبُّكُمُ اللَّهُ وَلَكُ الضَّلُ فَانَى تُصُرَفُونَ ٥ رَبُّكُمُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَانَى تُصُرَفُونَ ٥ رَبُّكُمُ اللَّهُ فَانَى تُصُرَفُونَ ٥ رَبُّكُمُ اللَّهُ الصَّلَلُ فَانَى تُصُرَفُونَ ٥ رَبِّكُمُ اللَّهُ الصَّلَلُ فَانَى تُصُرَفُونَ ٥ رَبِّكُمُ اللَّهُ الصَّلَلُ فَانَى تُصَرَفُونَ ٥ الْحَيْ إِلَا الضَّلْلُ فَانَى تُصَرَفُونَ ٥ (٢٠٣-٣١)

BALLER

#### أمرالكتاب

(اے پیغمبران سے کہو: الم وہ کون ہے جوآسان (میں تھیلے ہوئے کارخانہ حیات)

ے اور زمین (کی وسعت میں پیدا ہونے والے سامان رزق) سے تہمیں روزی

بخش رہاہے؟ وہ کون ہے جس کے قبضہ میں تمہارا سننا اور دکھنا ہے؟ وہ کون ہے جو

ہجان سے جان دار کو اور جان دار سے بے جان کو نکا لتا ہے، اور پھر وہ کوئ کی ہستی

ہے جو بیتمام کارخانہ خلقت اس نظم و گمرانی کے ساتھ چلارہی ہے؟ (اے پیغیبر!) یقینا

وہ (بے اختیار) بول اٹھیں گے: اللہ ہے، (اس کے سواکون ہوسکتا ہے؟) اچھاتم ان

تے کہو: جب تہمیں اس بات سے انکار نہیں تو پھر یہ کیوں ہے کہ خفلت و سرکشی سے

نہیں بچے؟ ہاں بے شک بیداللہ بی ہے جو تہمارا پر وردگار برحق ہوا ور جب یہ تن ہے

تو حق کے ظہور کے بعدا سے نہ ماننا گمرا بی نہیں تو اور کیا ہے؟ (افسوس تمہاری سمجھ پر)

تر حقیقت سے منہ پھرائے) کہاں جارہے ہو؟

ایک دوسرےموقع پرفر مایا۔

اَمَّنَ خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضَ وَانْزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَانْبَتْنَا بِهِ حَلَائِقَ ذَاتَ بَهُجَةٍ مَاكَانَ لَكُمْ اَنْ تُنْبِتُوا شَجَرَهَا ءَ اِللَّهُ مَعَ اللهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْلِلُوْنَ 0 اَمَّنْ جَعَلَ الْاَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِللَهَا اللهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْلِلُوْنَ 0 اَمَّنْ جَعَلَ الْاَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِللَها اللهِ بَلْ اللهِ مَعَ اللهُ مَعَ اللهِ مَعَ اللهُ مَعَ اللهُ مَعَ اللهِ مَعَ اللهِ مَعَ اللهِ مَعَ اللهِ مَعَ اللهُ مَعَ اللهِ مَعَ اللهِ مُعَ اللهِ مُعَ اللهِ مَعَ اللهِ مُعَ اللهِ مُعَلَى مَا اللهِ مُعَ اللهِ مُعَ اللهِ مُعَ اللهِ مُعَ اللهِ مُعَ اللهِ مَعْ اللهِ مُعَلَى مَا اللهِ مُعَلَى مَا مُعَ اللهِ مُعَلَى مَا اللهِ مُعَ اللهِ مُعَلَى اللهُ مُعَلَى اللهُ مُعَ اللهِ مُعَ اللهِ مُعَ اللهِ مُعَ اللهِ مُعَ اللهُ مُعَ اللهُ مُعَ اللهِ مُعَالِمُ اللهُ مُعَلَى اللهُ مُعَالِمُ اللهُ مُعَالِمُ المُعَلَى اللهُ مُعَالِمُ المُعَلّى اللهُ مُعَالِمُ اللهُ مُعَالِمُ المُعَلّمُ المُعَلّمُ اللهُ اللهُ

وہ کون ہے جس نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا اور جس نے آسانوں ہے تمہارے لئے پانی برسایا، چراس آب پاٹی سے خوش نماباغ اگا دیتے، حالانکہ تمہارے بس کی بید بات نہتی کہ ان باغوں کے در خت اگاتے۔ کیا ان کاموں کا کرنے والا اللہ کے ساتھ کوئی دوسرا معبود بھی ہے؟ (افسوس ان لوگوں کی سمجھ پر! حقیقت حال کتی ہی فاہر ہو) گریدہ ولوگ ہیں جن کا شیوہ ہی کے روی ہے۔

اچھا بتلاؤ! اور کون ہے جس نے زمین کو (زندگی و معیشت کا) ٹھکا نا بنا دیا ، اس کے در میان نہریں جاری کر دیں ، اس (کی در شکی ) کے لئے پہاڑ بلند کر دیے دو دریاؤں میں (یعنی دریا اور سمندر میں ایس) دیوار حائل کر دی (کدونوں اپنی اپنی جگہ محدود رہتے ہیں) کیا اللہ کے ساتھ کوئی دوسرا بھی ہے؟ (افسوس! کتنی واضح بات ہے ) گران لوگوں میں اکثرا لیسے ہیں جونہیں جانے۔

اچھا بتلاؤ! وہ کون ہے جو بے قرار دلوں کی پکار سنتا ہے جب وہ (ہر طرف سے مایوں ہوکر ) اسے پکارنے گئے ہیں اور ان کا درود کھٹال دیتا ہے، ادروہ کہ اس نے تہمیں زمین کا جانشیں بنایا ہے؟ کیا اللہ کے ساتھ کوئی دوسرا بھی ہے (افسوس تہماری خفات بر!) بہت کم ایسا ہوتا ہے کہ تم نصیحت پذیر ہو!

(اچھا بتلاؤ!) وہ کون ہے جو صحراؤں اور سمندروں کی تاریکیوں میں تمہاری رہنمائی
کرتا ہے؟ وہ کون ہے جو باران رحت ہے پہلے خوش خبری دینے والی ہوائیں چلا
دیتا ہے؟ کیا اللہ کے ساتھ کوئی دوسرا بھی معبود ہے؟ (ہرگز نہیں) اللہ کی ذات اس
ساجھے ہے یاک ومنزہ ہے جو بیلوگ اس کی معبود یت میں تظہرار ہے ہیں۔

ا چھا بتاؤ! وہ کون ہے جو مخلوقات کی پیدائش شروع کرتا ہے اور پھرا ہے دہراتا ہے اور وہ کون ہے جو آسان وزمین کے کارخانہ ہائے رزق سے تمہیں روزی دے رہاہے؟
کیا اللہ کے ساتھ کوئی دوسرا معبود بھی ہے؟ (اے پیٹمبر!) ان سے کہواگرتم (اپنے رویے میں) سے ہو (اور انسانی عقل وبصیرت کی اس عالم گیرشہادت کے خلاف



تمہارے پاس کوئی دلیل ہے ) تواپنی دلیل پیش کرو۔

ان سوالات میں سے ہرسوال اپنی جگدایک مستقل دلیل ہے، کیونکدان میں سے ہر سوال کا صرف ایک ہی جواب ہوسکتا ہے اور وہ فطرت انسانی کا عالم گیراور مسلمان عان ہے ہمارے متکلموں کی نظراس پہلو پر نظمی ،اس لئے قرآن کا اسلوب استدلال ان پرواضح بہروسکا اور دور در از گوشوں میں بھٹک گئے۔

بہر حال قرآن کے وہ بے شار مقامات جن میں کا نئات بستی کے سروسامان پرورش اور نظام ربوبیت کی کارساز بوں کا ذکر کیا گیا ہے، دراصل اسی استدلال پر بنی ہیں۔

ان آیات میں "فکینظر الاِنسان" کے زور پرغورکرو۔انسان کتناہی غافل ہوجائے اورکتناہی اعراض کرے،لیکن ولاکل حقیقت کی وسعت اور ہمہ گیری کا بیعال ہے کہ کس حال میں بھی اس سے اوجھل نہیں ہوسکتیں۔ایک انسان تمام دنیا کی طرف ہے آنکھیں بند کرلے، میں بھی اس سے اوجھل نہیں ہوسکتیں۔ ایک انسان تمام دنیا کی طرف ہے تو آنکھیں بند نہیں کرسکتا۔ جونفذ ااس کے سیکن بہرحال اپنی شب وروز کی غذا کی طرف ہے تو آنکھیں بند نہیں کرسکتا۔ جونفذ ااس کے سامنے دھری ہے اس پرنظر ڈائے۔ یہ کیا ہے؟ گیہوں کا دانہ ہے۔ اچھا! گیہوں کا ایک دانہ اپنی ہمسلی پر رکھ لو اور اس کی پختگی و تحیل تک کے تمام احوال اپنی ہمسلی پر رکھ لو اور اس کی پختگی و تحیل تک کے تمام احوال

وظر دف پرغور کرو کیا پیتقیر ساایک داندیهی وجود میں آسکتا تھا اگرتمام کارخانہ ستی ایک خاص نظم دتر تیب کے ساتھ اس کی بناوٹ میں سرگرم نه ربتا؟ اور اگر دنیا میں ایک ایسانظام ربوبیت موجود ہےتو کیا یہ ہوسکتا ہے کہ ربوبیت رکھنے والی ہستی موجود نہ ہو؟

سور فحل میں یہی استدلال ایک دوسرے پیرایے میں نمودار ہواہے:

اور (دیکھوایہ) چار پائے (جنہیں تم پالتے ہو) ان میں تمہارے کے غور کرنے اور نتیجہ نکا لنے کی کتی عبرت ہے؟ ان کے جسم سے ہم خون و کثافت کے درمیان دودھ پیدا کر دیتے ہیں جو پینے والوں کے لئے بغل وغش مشروب ہوتا ہے۔ (ای طرح) مجبوراورانگور کے بھل ہیں جن سے نشہ کاعر ق اورانچھی غذاوونوں طرح کی چیزیں حاصل کرتے ہو۔ بلاشبہ اس بات میں ارباب عقل کے لئے (ربوبیت الٰہی کی) بردی ہی نشانی ہے! اور پھر دیکھو! تمہارے پروردگار نے شہد کی کھی کی طبیعت میں بیہ بات ڈال دی کہ پہاڑ وں میں اور ورختوں میں اور ان ٹمیوں میں جو اس غرض سے بلند کردی جاتی ہیں ، اپنے لئے گھر بنا ہے ، پھر ہرطرح کے بھولوں اس غرض سے بلند کردی جاتی ہیں ، اپنے لئے گھر بنا ہے ، پھر ہرطرح کے بھولوں سے رس چو سے ، پھر اس نے بودگار کے تھہرائے ہوئے طریقوں پر کامل فرماں برداری کے ساتھ گامزن ہو (چنا نچے تم و کھتے ہو کہ) اس کے جسم سے مختلف برداری کے ساتھ گامزن ہو (چنا نچے تم و کھتے ہو کہ) اس کے جسم سے مختلف برداری کے ساتھ گامزن ہو (چنا نچے تم و کھتے ہو کہ) اس کے جسم سے مختلف

BBZ LONG

جس طرح اس نے جابجا خلقت سے استدلال کیا ہے، بیعنی دنیا میں ہر چیز مخلوق ہے، اس لئے ضروری ہے کہ خالق بھی ہو، اس طرح وہ رپوبیت سے بھی استدلال کرتا ہے، یعنی دنیا میں ہر چیز مربوب ہے، اس لئے ضروری ہے کہ کوئی رب بھی ہو، اور دنیا میں ربو بیت کامل اور بے داغ ہے، اس لئے ضروری ہے کہ وہ رب کامل اور بے عیب ہو۔

زیادہ واضح لفظوں میں اسے یوں ادا کیا جاسکتا ہے کہ ہم دیکھتے ہیں دنیا میں ہر چیز ایس ہے کہ اسے پرورش کی احتیاج ہے اور اسے پرورش مل رہی ہے۔ پس ضروری ہے کہ کوئی پرورش کرنے والا بھی موجود ہو۔ یہ پرورش کرنے والا کون ہے؟ یقیناً وہ نہیں ہوسکتا جوخود پروردہ اورمختاج پروردگاری ہو، قرآن میں جہاں کہیں اس طرح کے مخاطبات ہیں، جیسا کہ سورہ واقعہ کی مندرجہ ذیل آیت میں ہے، وہ اس استدلال پڑھنی ہیں۔

اَفَرَءَ يَتُمُ مَّا تَحُرُثُونَ0 ءَ اَنْتُمْ تَزْرَعُونَهَ آمُ نَحُن الزَّارِعُونَ0 لَوْ نَشَاءً لَجَعَلْنَهُ حُطامًا فَظَلْتُمْ تَفَكَّهُونِ0 إِنَّا لَمُغْرَمُونِ0 بَلْ نَحْنُ مَعُرُومُونَ0 اِنَّا لَمُغْرَمُونِ0 بَلْ نَحْنُ مَعُرُومُونَ0 اَفَرَءَ يَتُمُ الْمَاءَ الْلِي تَشْرَبُونَ0 ءَ اَنْتُمُ اَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزُنِ اَمُ نَحْنُ الْمَنْزِلُونَ 0 لَوْ نَشَآءُ جَعَلْنَهُ أَجَاجًا فَلَوْ لَا لَمُنْرُونَ0 اَلْمَنْ لَوْنَ 0 لَوْ نَشَآءُ جَعَلْنَهُ أَجَاجًا فَلَوْ لَا تَشُكُرُونَ0 اَفَرَءَ يَتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ0 ءَ اَنْتُمُ اَنْشَأْتُمُ شَجَرَتَهَا اللَّمُ نَحْنُ الْمُنْشِئُونَ0 نَحْنُ جَعَلْنَهَا تَلُوكُونَ0 ءَ اَنْتُمُ الْشَأْتُمُ اللَّهُ وَيُنَ0 الْمُنْشِئُونَ0 نَحْنُ جَعَلْنَهَا تَلُوكُونَ0 ءَ اَنْتُمُ الْشَأْتُمُ اللَّهُ وَيُمَا عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَيْنَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْمُعَلِيْلُولَ اللْمُنَاعُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

اچھا! تم نے اس بات پرغور کیا کہ جو پھھم کاشت کاری کرتے ہواہے تم اگاتے ہو یا ہم اگاتے ہیں؟ اگر ہم چاہیں تو اسے چورا چورا کردیں اور تم صرف یہ کہنے کے لئے رہ جاؤ ''افسوس! ہمیں تو اس نقصان کا تاوان ہی دینا پڑے گا بلکہ ہم تو اپنی محنت كسارے فائدوں بى سے محروم ہو گئے'۔ اچھا!تم نے بدبات بھى ديھى كہ يہ پانى جو تبہارے چئے در ہاتے ہو يا ہم برساتے ہو يا ہم برساتے ہو يا ہم برساتے ہوں؟ اگر ہم چاہيں تواسے (سمندر كے پانى كی طرح) كر واكر دیں۔ پھر كياس نعت كے لئے ضرورى نہيں كہم شكر گزار ہو؟ اچھا! تم نے بدبات بھى ديكھى كہية گ جوتم لگاتے ہوتو اس كے لئے لكڑى تم نے بيدا كى ہے يا ہم بيدا كرر ہے ہیں؟ ہم نے اسے ياد گاراور مسافروں كے لئے فائدہ بخش بنایا۔

نظام ربوبيت سے توحيد پراستدلال

ای طرح وہ نظام ربوبیت ہے تو حیداللی پر استدلال کرتا ہے جورب العالمین تمام کا نئات کی پرورش کررہا ہے اور جس کی ربوبیت کا اعتراف تمہارے دل کے ایک ایک ریشے میں موجود ہے۔اس کے سواکون اس کا مستحق ہوسکتا ہے کہ بندگی ونیاز کا سراس کے آگے جھکا ماھائے؟

يَّا يُّهَا النَّاسُ اعُبُكُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَ الَّذِينَ مِنْ قَبُلِكُمْ لَعَلَّكُمْ وَ الَّذِينَ مِنْ قَبُلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ 0 الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْآرُضَ فِرَاشًا وَّ السَّمَاءَ بِنَاءً وَ النَّمَارُ مِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَ اَنْتُمُ تَعْلَمُونَ 0 (٢٢.٢١٢)

اے افراد نسل انسانی! پروردگاری عبادت کرو، اس پروردگاری جس نے تہمیں پیدا کیا دران سب کو بھی پیدا کیا دران سب کو بھی پیدا کیا جو تم سے پہلے گزر بھیے ہیں، اوراس کئے پیدا کیا تاکہ تم برائیوں سے بچو۔ وہ پروردگار عالم جس نے تمہارے لئے زبین فرش کی طرح بچھا دی اور آسان سے بانی برسایا، پھر اس سے طرح دی اور آسان سے بانی برسایا، پھر اس سے طرح طرح کے پھل پیدا کر دیئے تاکہ تمہارے لئے رزق کا سامان ہو۔ پس (جب خالقیت ای فی خالقیت ہے اور ربوبیت ای کی ربوبیت تو) ایسانہ کروکہ کی دوسری ذات کواس کا ہم بلہ تھراؤ، اور تم اس حقیقت سے نے جزئییں ہو!

#### أم الكتاب

### یا مثلاً سورہ فاطریس ہے:

یَا یَها النّاسُ اذْ کُرُوا نِعْمَتَ اللّهِ عَلَیْکُمْدُ هَلْ مِنْ خَالِقِی غَیْرُ اللّهِ یَرْزُقُکُمُدُ مَلْ مِنْ خَالِقِی غَیْرُ اللّهِ یَرْزُقُکُمُدُ مَنَ السّماَءِ وَالْاَرْضِ لَا إِللّهَ إِلّا هُوَ فَانّی تُوقِّفُکُونَ ٥ (٣٠٣٥) اے اور اس ان ان الله نے ایک جن ایک اس ان پر خور کروا کیا الله کے سواکوئی دوسرا بھی خالق ہے جو تہمیں زیمن اور آسان کی بخشا ایشوں سے رزق و بر باہے؟ نہیں ،کوئی معبود نہیں ہے مگرای کی ایک ذات! پھرتم (اس سے درقردانی کرکے) کدھر بہتے چلے جارہ ہو۔ سیم

## نظام ربوبیت ہے وحی ورسالت کی ضرورت پراستدلال

ای طرح وہ نظام ربوبیت کے اعمال سے انسانی سعادت وشقادت کے معنوی قوانین اور وجی ورسالت کی ضرورت پر بھی استدلال کرتا ہے۔جس رب العالمین نے تہاری پرورش کے لئے ربوبیت کا ایسانظام قائم کررکھا ہے، کیاممکن ہے کہ اس نے تہاری روحانی فلاح وسعادت کے لئے کوئی قانون ، کوئی نظام ، کوئی قاعدہ مقرر نہ کیا ہو؟ جس طرح تہماری روح کی بھی ضرورتیں ہیں۔ پھر کیوں کر تہماری ہے کہ جسم کی ضرورتیں ہیں اسی طرح تمہاری روح کی بھی ضرورتیں ہیں۔ پھر کیوں کر ممکن ہے کہ جسم کی نشوونما کے لئے قواس کے پاس سب پھے ہو، لیکن روح کی نشوونما کے لئے تواس کے پاس سب پھے ہو، لیکن روح کی نشوونما کے لئے اس کے پاس کوئی پروردگاری نہ ہو؟

اگروہ درب العالمین ہے اور اس کی ربوبیت کے فیضان کا بیصال ہے کہ ہر ذرہ کے لئے
سیرانی اور ہرچیونٹی کے لئے کارسازی رکھتی ہے تو کیونگر باور کیا جاسکتا ہے کہ انسان کی
روحانی سعادت کے لئے اس کے پاس کوئی سرچشمگی نہ ہو؟اس کی پروردگاری اجسام کی
پرورش کے لئے آسان سے پانی برسائے لیکن ارواح کی پرورش کے لئے ایک قطرہ فیض بھی
ضرر کھے؟ تم ویکھتے ہو کہ جب زمین شادا بی سے محروم ہو کر مروہ ہوجاتی ہے تو بیاس کا قانون
ہے کہ باران رحمت نمودار ہوتی ہے۔ زندگی کی برکتوں سے زمین کے ایک ایک ذرے کو
مالا مال کر دیتی ہے۔ پھر کیا بیضروری نہیں کہ جب عالم انسانیت ہدایت وسعادت کی

'شادابیوں سے محروم ہوجائے تو اس کی باران رحمت نمودار ہو کرائیک ایک روح کو پیام زندگی پہنچادے؟ روحانی سعادت کی بیہ بارش کیا ہے؟ وہ کہتا ہے: وحی الٰہی ہے۔تم اس منظر پر بھی متعجب نہیں ہوتے کہ پانی برسا اور مردہ زمین زندہ ہوگئ۔ پھراس بات پر کیوں چونک اٹھو کہ دحی الٰہی ظاہر ہوئی اور مردہ روحوں میں زندگی کی جنبش پیدا ہوگئی؟

حُمْ ٥ تَنُزِيْلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ ٥ إِنَّ فِي السَّمُوٰتِ
وَالْاَرْضِ لَا يَٰتِ لِلْمُوْمِنِيْنَ ٥ وَ فِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِن دَابَةٍ ايَتُ
وَالْاَرْضِ لَا يَٰتِ لِلْمُوْمِنِيْنَ ٥ وَ فِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِن دَابَةٍ ايَتُ
لِقَوْمٍ يُونِونَ ٥ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا آئزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ
مِنْ رَزُقِ فَأَخْيَا بِهِ الْاَرْضَ بَعْلَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيْفِ الرِّيَاحِ اليَّ لِقَوْمٍ
مِنْ رَزُقِ فَأَخْيَا بِهِ الْاَرْضَ بَعْلَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيْفِ الرِّيَاحِ اليَّ لِقَوْمٍ
يَعْقِلُونَ ٥ تِلُكَ اللهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ فَبِأَيِّ حَدِيْثٍ
بَعْدَاللّٰهِ وَاليَّهِ يُوْمِنُونَ ٥ (٢٠:١-٢)

یاللہ کی طرف ہے کتاب (ہدایت) نازل کی جاتی ہے جوعزیز اور تکیم ہے۔ بلاشبہ
ایمان رکھنے والوں کے لئے آسانوں اور زمین میں (معرفت حق کی) بے شار
نشانیاں ہیں۔ نیز تمہاری بیدائش میں اور ان چار پایوں میں جنہیں اس نے زمین
میں پھیلا رکھا ہے، ارباب یفین کے لئے بڑی ہی نشانیاں ہیں۔ ای طرح رات
اور دن کے یکے بعد دیگرے آتے رہنے میں اور اس سرمایدرزق میں جھے وہ آسان
سے برساتا ہے اور زمین مرنے کے بعد پھر جی اٹھتی ہے اور ہواؤں کے ردوبدل
میں، ارباب وائش کے لئے بڑی ہی نشانیاں ہیں۔ (اے پیغیر!) یاللہ کی آسین
ہیں جونی الحقیقت ہم تہمیں سارہے ہیں۔ پھر اللہ اور اس کی آسیوں کے بعد کون کی
بیں جونی الحقیقت ہم تہمیں سارہے ہیں۔ پھر اللہ اور اس کی آسیوں کے بعد کون کی
بین جونی الحقیقت ہم تہمیں سارہے ہیں۔ پھر اللہ اور اس کی آسیوں کے بعد کون کی

سورہ انعام میں ان لوگوں کا جو وحی اللی کے نزول پر متعجب ہوتے ہیں ،ان لفظوں میں

و کر کیا ہے:

وَمَا قَدَرُوْا اللَّهُ حَقَّ قَدُرِهَ إِذْ قَالُوا مَا آنْزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّن

#### أم الكتاب

شَيْءٍ. (٩١:٢)

اوراللہ کے کاموں کی انہیں جوقدر شنائ کرنی تھی، یقینا انہوں نے نہیں کی جب انہوں نے بیات کہی کداللہ نے اپنے کمی بندے پر کوئی چیز نازل نہیں کی۔

إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ الْحَبِّ وَالنَّوٰى ﴿ يُخْرِجُ الْحَيْ مِنَ الْمَيْتِ وَ مُخْرِجُ الْحَيْ مِنَ الْمَيْتِ وَ مُخْرِجُ الْمِيْتِ مِنَ الْمَيْتِ وَ مُخْرِجُ الْمِيْتِ مِنَ الْحَيْطُ وَلَكُمُ اللَّهُ فَانَّى تُوْفَكُونَ ٥ فَالِقُ الْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ اللَّيْلَ سَكَنًا وَ الشَّمْسَ وَالْقَمْرَ حُسْبَانًا ﴿ ذَٰلِكَ تَقُدِيرُ الْعَزِيْرِ الْعَلِيْمِ ٥ وَهُوَ اللّذِي جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومُ لِتَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلُمْتِ الْبَرِّ وَالْبَعْرِ ﴿ وَالْبَعْرِ ﴿ وَالْبَعْرِ ﴿ وَالْبَعْرِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْبَعْرِ ﴿ وَالْبَعْرِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

بقیناً بیاللہ بی کی کارفر مائی ہے کہ وہ دانے اور تکھی کوشق کرتا ہے (اوراس سے ہر چیز کا ورخت پیدا کردیتا ہے) وہ زندہ کومر دہ چیز سے نکا لنا اور مردہ کو زندہ اشیاء سے نکا لئے والا ہے۔ ہاں! وہی تہمارا خدا ہے، پھرتم (اس سے روگر دانی کر کے) کدھر کو بہم پہلے جارہے ہو؟ ہاں! وہی (پردہ شب چاک کرکے) صبح کی روشی نمودار کرنے والا ہے، وہی ہے جس نے رات کوراحت وسکون کا ذریعہ بنادیا اور وہی ہے کہ اس نے سورج اور چاند کی گردش اس درشگی کے ساتھ قائم کردی کہ حساب کا معیار بن گئی ۔ یہ سورج اور چانیم کا تھیرایا ہوا اندازہ ہے۔

اور (پھر دیھو!) وہی ہے جس نے تمہارے لئے ستارے پیدا کر دیئے تا کہ فشکی و تری کی تاریکیوں میں ان سے رہنمائی پاؤ۔ بلاشبدان لوگوں کے لئے جو جانے والے ہیں ہم نے دلیلیں کھول کھول کربیان کردی ہیں!

لیمی جس پروردگارعالم کی ربوبیت ورحمت کامیتمام فیضان شب وروز دیکھر ہے ہو، کیا یہ ممکن ہے کہ وہ تمہاری جسمانی پرورش وہدایت کے لئے تو بیسب پچھ کرے ،کیکن تمہاری روحانی پرورش وہدایت کے لئے اس کے پاس کوئی سروسامان نہ ہو؟ وہ زمین کی موت کو زندگی سے بدل دیتا ہے پھر کیا تمہاری روح کی موت کو زندگی سے نہیں بدل دے گا؟ وہ کا ساروں کی روش علامتوں سے خشکی وتری کی ظلمتوں میں رہنمائی کرتا ہے۔ کیونکر ممکن ہے کہ تمہاری روحانی زندگی کی تاریکیوں میں رہنمائی کی کوئی روشنی نہ ہو؟ تم، جو بھی اس پر شجب نہیں ہوتے کہ زمین پر کھیت لہلہا رہے ہیں اور آسان میں تارے چمک رہے ہیں، کیوں اس بات پر متجب ہوتے ہو کہ خدا کی وحی نوع انسانی کی ہدایت کے لئے تازل ہورہی ہے؟ اگر تمہیں تجب ہوتا ہے تو یہ اس بات کا نتیجہ ہے کہ تم نے خدا کواس کی صفتوں میں اس طرح منہیں اس طرح نے کہنا چاہئے ۔ تمہاری مجھ میں سے بات تو آجاتی ہے کہ وہ ایک نہیں دیکھا ہے جس طرح دیکھنا چاہئے ۔ تمہاری مجھ میں سے بات تو آجاتی ہے کہ وہ ایک نوع انسانی کی ہدایت مجھ میں نہیں آتی کہ نوع انسانی کی ہدایت کی ہدایت سے تھ میں نہیں آتی کہ نوع انسانی کی ہدایت سے تھ میں نہیں آتی کہ نوع انسانی کی ہدایت کے لئے سے لئے سالم وحی و تنزیل قائم ہو۔

نظام ربوبیت سے وجودمعاد پراستدلال

ای طرح وہ اعمال ربوبیت سے معاد اور آخرت پر بھی استدلال کرتا ہے۔ جو چیز جتنی زیادہ نمرانی اور اہتمام سے بنائی جاتی ہے اتنی ہی زیادہ نیتی استعال اور اہم مقصد بھی رکھتی ہے۔ اور بہتر صناع وہی ہے جواپی صنعت گری کا بہتر استعال اور مقصد رکھتا ہو۔ پس انسان جو کر دارضی کی بہترین مخلوق اور اس کی تمام سلسلہ خلقت کا خلاصہ ہے اور جس کی جسمانی وسعنوی نشو ونما کے لئے فطرت کا کنات نے اس قدر اہتمام کیا ہے، کیونکر ممکن ہے کہ مض و بنیا گیا ہواور کوئی بہتر استعال اور بلندتر مقصد نہ رکھتا ہو؟ کی چندروز و زندگی کے لئے ہی بنایا گیا ہواور کوئی بہتر استعال اور بلندتر مقصد نہ رکھتا ہو؟ اور پھر آگر خالق کا کنات 'رب' ہے اور کامل در ہے کی ربوبیت رکھتا ہے تو کیونکر باور کیا جاسکتا ہے کہ اس نے بنایا ہو کہ مہمل اور نے تیے بچوڑ دے۔

اَفَعَسِبْتُمْ اَنَّمَا خَلَقْنكُمْ عَبَقًا وَ اَنَّكُمْ اِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ 0 فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَيكُ الْحَقَٰ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيْمِ 0 (١٦٠١١٥:١٣) اللَّهُ الْمَيكُ الْحَقْ لَا إِللَهُ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيْمِ 0 المَاسَجَمِر اللهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْمَيْمِ اللهِ ا

ہماری طرف لوٹے والے نہیں؟ اللہ جواس کا ئنات ہتی کا حقیقی حکمران ہے، اس سے بہت بلند ہے کہ ایک بے کار وعبث فعل کرے۔کوئی معبود نہیں ہے مگر وہ جو (جہاں داری کے )عرش ہزرگ کا پروردگارہے۔

ہم نے یہ مطلب اس سادہ طریقہ پر بیان کردیا جوقر آن کے بیان وخطاب کا طریقہ ہے ، کین یہی مطلب علمی بحث وتقریر کے بیرا ہے میں یوں بیان کیا جاسکتا ہے کہ وجودانسانی کرہ ارضی کے سلسلہ خلقت کی آخری اور اعلی ترین کڑی ہے۔ اور اگر پیدائش حیات سے لے کرانسانی وجود کی تحیل تک کی تاریخ پرنظر ڈالی جائے تو آیک نا قابل شارمدت کے مسلسل نشو وارتقا کی تاریخ ہوگی ۔ گویا فطرت نے لاکھوں کروڑوں برس کی کارفر مائی وصناعی سے کرہ ارضی پرجواعلی ترین وجود تیار کیا ہے، وہ انسان ہے!

ماضی کا یک نقط بعید کا تصور کرو! جب ہمارا یہ کر ہسورج کے ملتھب کرے سے الگ ہوا تھا نہیں معلوم کتنی مدت اس کے خفٹہ کے اور معتدل ہونے میں گزرگی اور یہ اس قابل ہوا کہ زندگی کے عناصراس میں نشوونما پاسکیں۔ اس کے بعد وہ وقت آیا جب اس کی سطح پر نشو ونما کی سب سے پہلی داغ بیل پڑی ۔ اور پھر نہیں معلوم کتنی مدت کے بعد زندگی کا وہ اولین نج وجود میں آسکا جسے پروٹو پلازم (Protoplasm) کے لفظ سے تعمیر کیا جاتا ہے۔ پھر حیات عضوی کے نشوونما کا دور شروع ہوا اور نہیں معلوم کتنی مدت اس پر گزرگی کہ اس دور نے بسیط سے مرکب تک اور اونی سے اللی درج تک ترقی کی منزلیس طے کیں! یہاں تک کہ جیوانات کی ابتدائی کرئیاں ظہور میں آئیں اور پھر لاکھوں برس اس میں نگل گئے کہ یہ سلسلہ ارتقا وجود انسانی تک مرتفع ہو! پھر انسان کے جسمانی ظہور کے بعد اس کے دبنی ارتقا کا سلسلہ شروع ہوا اور ایکی ارتفا کے بعد اس پر گزرگی! بالآخر ہزاروں برس کے اجتماعی اور دبنی ارتفا کے بعد وہ انسان ظہور پذیر ہو سکا جو کر ہارونی کے تاریخی عہد کا مشد کن اور وجنی ارتفا کے بعد وہ انسان ظہور پذیر ہو سکا جو کر ہارونی کے تاریخی عہد کا مشد کن اور وجنی ارتفا کا سلسلہ شروع ہوا وہ انسان ظہور پذیر ہو سکا جو کہ کا مشد کی اور وجنی ارتفا کے بعد وہ انسان ظہور پذیر ہو سکا جو کر ہارونی کے تاریخی عہد کا مشد کن اور وعنی انسان سے بود

گویاز مین کی پیدائش سے لے کرتر تی یا فتہ انسان کی تکمیل تک جو پچھ گزر چکا ہے اور جو پچھ بنا سنورتار ہاہے، وہ تمام ترانسان کی پیدائش و تکمیل ہی کی سر گزشت ہے!

#### أم الكتاب

۔ سوال پیہے کہ جس وجود کی پیدائش کے لئے فطرت نے اس درجہ اہتمام کیاہے، کیا پیسب كجي صرف اس لئے تھا كەرە بيدا بو، كھائے يے ادرمركر فنا بوجائے؟

فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ لَا اللَّهَ الَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْش

الْكُويُم(١١٢:٢٣)

قدرتی طور پریہاں ایک دوسراسوال بھی پیدا ہوجا تا ہے۔ اگر دجود حیوانی اینے ماضی میں ہمیشہ یکے بعددیگر مے متغیر ہونا اورتر فی کرتار ہاہے تومستقبل میں بھی یہ تغیر وارتقا کیوں جاری نہ رے؟ اگر اس بات برہمیں بالکل تعجب نہیں ہوتا کہ ماضی میں بے شارصورتیں مثیں اورنگ

زندگیان ظهور مین آئیں تواس بات پر کیول تعجب جو که موجوده زندگی کا منتابھی بالکل مث جانا نہیں ہے،اس کے بعد بھی ایک اعلیٰ ترصورت اور زندگی ہے؟

آيَحْسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُتْتَرَكَ سُلَّى0 آلَمُ يَكُ نُطُفَةً مِّنُ مَّنِيّ يُّمُنِي ٥ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسُوْى ٥ (٣٨ـ٣١:٤٥)

کیاانسان خیال کرتا ہے کہ وہ مہل چھوڑ ویا جائے گا (اوراس زندگی کے بعد دوسری زندگی نہوگی)؟ کیااس پر بیحالت نہیں گزر چکی ہے کہ پیدائش سے پہلے نطفہ تھا، پر نطفہ سے علقہ ہوا (لینی جو تک کی تی شکل ہوگئی)، پھر علقہ سے (اس کا ڈیل ڈول)

پيدا كيا گيا، پھر (اس ڈيل ڈول کو) ٹھيک ٹھيک درست كيا گيا!

سورہ ذاریات میں تمام تر'' وین' تعنی جزا کابیان ہے۔

إِنَّهَا تُوْعَدُونَ لَصَادِقٌ وَّإِنَّ اللِّينِينَ لَوَاقِعٌ٥٥ (٢٥٠٥-١)

یقیناً جس چیز ہے تہمیں ڈرایا جارہا ہےوہ تچی ہےاور جزائے اعمال ضرور ملنی والی ہے۔

اور پھراس پراعمال ربوبیت ہے یعنی ہواؤں کے چلنے اور پانی برسنے کے موثرات سے

استشهادكيا كياب:

وَاللَّهٰ يُتِ ذَرُوا 0 فَالْحُولَاتِ وَقُرُّا 0 فَالْجُرِيْتِ يُسُوًّا 0 فَالْهُقَدُّهُ مَا أَمُرُّا ٥ (٢٠١١م)

پھرآ سان اورز مین کی بخشایشوں پراورخودو جودانسانی کی اندرونی شہادتوں پر تعجید لاائی ہے۔

وَفِي الْأَرْضِ الْيَاتُّ لِلْمُوْقِنِيْنَ 0 وَفِي اَنْفُسِكُمُ اَفَلَا تُبْصِرُوْنَ0 وَفِي السَّمَآءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوْعَلُوْنَ. (٢٢.٢٠\_٢٢) ٢١ ـ كـ بعدفر بالما:

فَوَرَبِّ السَّمَاءِ وَالْآدُضِ أَنَّهُ لَحَقَّ مِثْلُ مَا آنَكُمُ تَنْطِقُونَ ٥ (٢٣:٥١) آسان اورزین کے رب کی قتم (یعنی آسان وزین کے پروردگار کی پروردگاری شہادت دے رہی ہے) کہ بلاشبہ وہ معالمہ (یعنی جزاوسزا کا معالمہ) حق ہے، ٹھیک اس طرح جس طرح یہ بات کہ تم گو مائی رکھتے ہو۔

اس آیت میں اثبات جزائے کے خدانے خوداین وجود کی قتم کھائی ہے، لیکن 'رب
''کے لفظ سے اپنے آپ کو تعبیر کیا ہے۔ عربی میں قتم کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ کسی بات پر
سی بات سے شہادت لائی جائے ۔ پس مطلب یہ ہوا کہ پروردگار عالم کی پروردگاری
شہادت دے رہی ہے کہ یہ بات تن ہے۔ یہ شہادت کیا ہے؟ وہی ربوبیت کی شہادت
ہے۔ اگر دنیا میں پرورش موجود ہے، پردردہ موجود ہے اوراس لئے پروردگار بھی موجود ہے تو ممکن نہیں کہ جزاکا معاملہ بھی موجود نہ ہواوروہ بغیر کسی نتیجہ کے انسان کو چھوڑ دے۔ چونکہ لوگوں کی نظر اس حقیقت پرنہ تھی ، اس لئے اس آیت میں قتم اور مقسم بہ کا ربط تھے طور پر متعین نہ کر سکے۔

قرآن محیم کے دلائل و براہین برغور کرتے ہوئے بیاصل ہیشہ پیش نظر رکھنی چاہئے کہ
اس کے استدلال کا طریقہ منطقی بحث تقریر کا طریقہ نہیں ہے جس کے لئے چند در چند
مقد مات کی ضرورت ہوتی ہے اور پھر اثبات مدعا کی شکلیں تر تیف دینی پڑتی ہیں بلکہ وہ
ہمیشہ براہ راست تلقین کا قدرتی اور سیدھا سادا طریقہ اضیار کرتا ہے۔ عموماً اس کے دلائل
اس کے اسلوب بیان وخطاب میں مضم ہوتے ہیں۔ وہ یا تو کسی مطلب کے لئے اسلوب
خطاب الیا اختیار کرتا ہے کہ اس سے استدلال کی روشنی نمودار ہوجاتی ہے یا پھر کسی مطلب بر
زورد ہے ہوئے کوئی ایک لفظ ایسا بول جاتا ہے کہ اس کی تعبیر ہی اس کی دلیل بھی موجود

أم الكتاب

چنانچ قرآن کے وہ تمام مقامات جہاں اس طرح کے مخاطبات ہیں کہ:

يَأَيُّهَاالنَّاسُ اعْبُدُوْارَبَّكُمْ (٢:٢)

اُعْبُدُ وَاللَّهُ رَبِّي وَرَبُّكُمْ (٢:٥ ٤ و١١)

إِنَّ اللَّهَ رَبِّنَي وَرَّبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ (۵۱:۳)

ذٰلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ (٣:١٠)

توجيهات ميں كم ہوگيا۔

إِنَّ هَٰذِهَ الْمُتَّكُمْ اُمَّةً وَّاحِدَةً وَّآنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ (٩٢:٢١)

قُلْ أَتُحَاَّجُوْنَنَا فِي اللَّهِ وَهُوَ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ (١٣٩:٢)

وغیرها توانہیں مجردامروخطاب ہی نہیں سمجھنا چاہے، بلکہ وہ خطاب ودلیل دونوں ہیں،
کیونکہ''رب''کے لفظ نے بر ہان ربو بیت کی طرف خود بخو در جنمائی کردی ہے۔افسوس ہے
ہمارے مفسروں کی نظر اس حقیقت پر نہ تھی کیونکہ منطقی استدلال کے استخراق نے انہیں
قرآن کے طریق استدلال سے بے پرواکر دیا تھا۔ نتیجہ بیڈکلا کہ ان مقامات کے ترجمہ وتفسیر
میں قرآن کے اسلوب بیان کی حقیقی روح واضح نہ ہوسکی اور استدلال کا پہلوطرح طرح کی

00000

# الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ

"الرَّخبانِ "اور 'الرَّجنیم " دونوں رحم ہے ہیں۔ عربی میں ' رحمت ' عواطف کی الیی رقت وزمی کو کہتے ہیں جس سے کسی دوسری ہستی کے لئے احسان وشفقت کا ارادہ جوش میں آ جائے۔ پس رحمت میں محبت ، شفقت ، فضل ، احسان ، سب کامفہوم داخل ہے اور مجرد محبت ، لطف اور فضل سے زیادہ وسیع اور حادی ہے۔

اگر چہ یہ دونوں اسم رحمت سے ہیں، کین رحمت کے دوختلف پہلووں کونمایاں کرتے ہیں۔ عربی میں فعلان کاباب عموماً ایسے صفات کے لئے استعال کیا جاتا ہے جوحض صفات عارضہ ہوتے ہیں ہی فعلان کاباب عموماً ایسے صفات کے لئے عطشان ، خضبناک کے لئے غضبان ، سراسیمہ کے لئے حیران ، مست کے لئے سکران ، کین فعیل کے وزن میں صفات قائمہ کا خاصہ ہے، یعنی عموما ایسے صفات کے لئے بولا جاتا ہے جوجذبات وعوارض ہونے کی جگہ صفات قائمہ ہوتے ہیں آئے، مثلاً کریم کرم کرنے والا ، عظیم بڑائی رکھنے والا ، علیم صکمت رکھنے والا ۔ پس' الرحٰن ' کے معنی یہ ہوئے کہ وہ ذات جس میں رحمت ہے اور ' الرحیم' کے معنی یہ ہوئے کہ وہ ذات جس میں نہ صرف رحمت سے بلکہ جس سے ہمیشہ رحمت کا ظہور ہوتا رہتا ہوا ہر آن ہر لیحہ تمام کا کنات خلقت اس سے فیض یاب ہور ہی ہے۔

ی کی صفت ہے، بلکہ کہنا چاہئے تمام تر رحمت ہی ہے۔ وَدَحُمَتِی وَسِعَتْ کُلَّ شَمَٰی وَ (۱۵۲:۵) اورمیری رحمت دنیا کی ہر چیز کوگھیرے ہوئے ہے۔ پس پیضر وری تھا کہ خصوصیت کے ساتھ اس کی صفتی اور فعلی دونوں حیثیتیں واضح کر دی جا کیں ، یعنی اس میں رحمت ہے، کیونکہ وہ "الوحین" ہے اور صرف اتنائی نہیں ، بلکہ ہمیشداس سے رحمت کاظہور بھی ہور ہاہے، کیونکہ "الرَّحہٰنِ" کے ساتھوہ"الرَّحینیمِ "بھی ہے۔ رحمت: لیکن اللّٰہ کی رحمت کیا ہے؟ قرآن کہنا ہے: کا ننات ہستی میں جو پچھ بھی خو بی و کمال ہے وہ اس کے سوا پچھ بیں ہے کہ رحمت اللّٰہی کاظہور ہے۔

جب ہم کا نئات ہستی کے اعمال ومظاہر پرغور کرتے ہیں تو سب سے پہلی حقیقت جو ہمارے سامنے نمایاں ہوتی ہے وہ اس کا نظام ربوبیت ہے، کیونکہ فطرت سے ہماری پہلی شناسائی ربوبیت ہی کے ذریعہ ہوتی ہے۔ لیکن جب علم وادراک کی راہ میں چندقدم آگ بڑھتے ہیں تو و کیھتے ہیں کہ ربوبیت سے بھی ایک زیادہ وسیجے اور عام حقیقت یہاں کار فرما ہے اور خودر بوبیت بھی ای کے فیضان کا ایک گوشہ ہے۔

ربوبیت اوراس کا نظام کیا ہے؟ کا نئات ہستی کی پرورش ہے، کیکن کا نئات ہستی میں صرف پرورش ہے، کیکن کا نئات ہستی میں صرف پرورش ہے، کی نہیں ہے، پرورش سے بھی ایک زیادہ بنانے ، سنوار نے اور فا کدہ پہنچانے کی حقیقت کام کررہی ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ اس کی فطرت میں بناؤ ہے، اس کے بناؤ میں خوبی ہے، اس کی صورت خوبی ہے، اس کی صداؤں میں نغرہ ہے، اس کی بو میں عطر پیزی ہے اور اس کی کوئی بات میں حواس کا رخانے کی تعمیر ودر شکل کے لئے مفید نہ ہو۔ پس بیے حقیقت جوا پے بناؤ اور فیان میں ربوبیت ہے بھی زیادہ وسیج اور عام ہے، قرآن کہتا ہے کہ رحمت ہے اور خالق فیضان میں ربوبیت اور دیمیت کاظہور ہے۔

تغمير وتحسين كائنات رحمت الهي كانتيجه

زندگی اور حرکت کا بیاعالم گیر کارخانہ وجود ہی میں نہ آتا ، اگر اپنے ہرفعل میں بننے بنانے ،سنورنے سنوارنے اور ہر طرح بہتر واصلح ہونے کا خاصہ نہ رکھتا۔ فطرت کا نئات المیں بیخاصہ کیول ہے؟ اس کئے کہ بناؤ ہو بگاڑنہ ہو، در تنگی ہو بر ہمی نہ ہو لیکن کیوں ایسا ہوا کہ فطرت بنائے اور سنوارے، بگاڑے اور الجھائے نہیں؟ یہ کیا ہے کہ جو بچھ ہوتا ہے، درست اور بہتر ہی ہوتا ہے، خراب اور بدتر نہیں ہوتا؟ انسان کے علم ودانش کی کاوٹیں آج تک بیعقدہ حل نہ کرسکیں فلفہ ونظر کا قدم جب بھی اس حد تک پہنچا، دم بخو د ہو کر رہ گیا، لیکن قرآن کہتا ہے: یہ اس لئے ہے کہ فطرت کا نئات میں رحمت ہے اور رحمت کا مقتضی یہی ہے کہ خوبی اور در تنگی ہو، بگاڑ اور خرابی نہ ہو۔

انسان کے علم ودانش کی کاوشیں بتلاتی ہیں کہ کائنات ہستی کا یہ بناؤ اور سنوار عناصر اولیہ
کی ترکیب اور ترکیب کے اعتدال وتسویہ کا منتجہ ہے۔ مادہ عالم کی کمیت میں بھی اعتدال ہے،
کیفیت میں بھی اعتدال ہے۔ یہی اعتدال ہے جس سے سب کچھ بنتا ہے اور جو کچھ بنتا ہے
خوبی اور کمال کے ساتھ بنتا ہے۔ یہی اعتدال و تناسب و نیا کے تمام تعمیری اور ایجا بی حقائق
کی اصل ہے۔ وجود ، زندگی ، تندرستی ، حسن ، خوشبو ، نغمہ ، بناؤ اور خوبی کے بہت سے نام ہیں ،
گی اصل ہے۔ وجود ، زندگی ، تندرستی ، حسن ، خوشبو ، نغمہ ، بناؤ اور خوبی کے بہت سے نام ہیں ،
گی اصل ہے۔ وجود ، زندگی ، تندرستی ، حسن ، خوشبو ، نغمہ ، بناؤ اور خوبی کے بہت سے نام ہیں ،
گی اصل ہے۔ وجود ، زندگی ، تندرستی ، حسن ، خوشبو ، نغمہ ، بناؤ اور خوبی کے بہت سے نام ہیں ،

لیکن فطرت کا نئات میں اعتدال و تناسب کیوں ہے؟ کیوں ایسا ہوا کہ عناصر کے دقائق جب ملیں تو اعتدال و تناسب کے ساتھ ملیں اور مادہ کا خاصہ یہی تھہرا کہ اعتدال و تناسب ہو، انحراف اور تجاوز نہ ہو؟ انسان کا علم دم بخو دادر متحیر ہے، لیکن قر آن کہتا ہے: یہ اس لئے ہوا کہ خالق کا نئات میں رحمت ہوا دراس لئے کہ اس کی رحمت اپنا ظہور بھی رکھتی ہوتے ہوا کہ جوا کہ خالق کا نئات میں رحمت ظہور بھی رکھتی ہوتے جو پچھاس سے صادر ہوگا، اس میں خوبی و بہتری ہی ہوگا، اس کے دال و تناسب ہی ہوگا، اس کے خالف پچھیں ہوسکتا۔

فائنفہ ممیں بنا تا ہے کہ تعمیر اور تحسین فطرت کا ئنات کا خاصہ ہے۔خاصہ تعمیر چاہتا ہے کہ بناؤ ہو۔ خاصہ تحسین چاہتا ہے کہ جو کچھ ہنے خوبی و کمال کے ساتھ ہنے ،اور یہ دونوں خاصے''قانون ضرورت'' کا نتیجہ ہیں۔کا ئنات ہستی کے ظہور ڈ کھیل کے لئے ضرورت تھی

کی تعمیر ہواور ضرورت تھی کہ جو پچھ تعمیر ہوخسن وخو بی کے ساتھ تعمیر ہو۔''ضرورت'' بجائے خودا کی علت ہوگئی اور اس لئے فطرت سے جو پچھ بھی ظہور میں آتا ہے و بیا ہی ہوتا ہے جسیا ہونا ضروری تھا۔

لیکن اس تعلیل ہے بھی تو یہ عقدہ حل نہیں ہوا، سوال جس منزل میں تھا اس سے صرف ایک منزل اور آ گے بڑھ گیا۔ تم کہتے ہو یہ جو کچھ ہورہا ہے اس لئے ہے کہ 'ضرورت' کا قانون موجود ہے ، کین سوال ہی ہے کہ 'ضرورت' کا قانون کیوں موجود ہے؟ کیوں سے ضروری ہوا جو بچھ ظہور میں آئے ' ضرورت' ' کے مطابق ہواور' ضرورت' اسی بات کی مقتضی ہوئی کہ خو لی اور در تنگی ہو، بگاڑ اور برہمی نہ ہو؟ انسانی علم کی کا وشیں اس کا کوئی جواب نہیں وے سکتیں۔ ایک مشہور فلسفی کے لفظوں میں ''جس جگہ سے یہ کیوں شروع ہوجائے سمجھ جاؤ کے فلسفہ کے غور دخوش کی سرحد ختم ہوگئ' کیکن قر آن اسی سوال کا جواب دیتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ فلمور میں آئے یہ 'خرورت' نہے۔ رحمت جائی ہے کہ جو پچھ ظہور میں آئے بہتر ہواور نافع ہوتا ہے!

پھر یہ حقیقت بھی واضح رہے کہ دنیا میں زندگی اور بقائے گئے جن چیزوں کی ضرورت ہے، جمال وزیبائش ان ہے ایک زائد ترفیضان ہے اور ہم دیکھر ہے ہیں کہ جمال وزیبائش ہمی یہاں موجود ہے۔ پس پنہیں کہا جاسکتا کہ یہ سب بچھ قانون ضرورت ہی کا نتیجہ ہے۔ ضرورت ، زندگی اور بقا کا سروسامان چاہتی ہے، نیکن زندہ اور باقی رہنے کے لئے جمال وزیبائش کی کیا ضرورت ہے آگر جمال وزیبائش بھی یہاں موجود ہے تو بقیناً یہ فطرت کا ایک مزید لطف واحسان ہے، اور اس سے معلوم ہوتا ہے کہ فطرت صرف زندگی ہی نہیں بخشی ایک مزید لطف واحسان ہے، اور اس سے معلوم ہوتا ہے کہ فطرت صرف زندگی ہی نہیں بخشی ، بلکہ زندگی کو حسین ولطیف بھی بنانا چاہتی ہے۔ پس میخض زندگی کی ضرورت کا قانون نہیں ہوسکتا یہ اس 'جو چاہتی ہے کہ مرحمت اور ہوسکتا یہ اس 'جو خاہور میں آئے جو رحمت کی' ضرورت' ہے۔ اور رحمت کا مقتضی یہی ہے کہ وہ فیضان ہو۔ قرآن کہتا ہے یہ رحمت کی' ضرورت' ہے۔ اور رحمت کا مقتضی یہی ہے کہ وہ سب بچھ ظہور میں آئا جا ہے۔

قُلُ لِمْنَ مَّا فِى السَّمَوٰتِ وَالْاَرْضِ \* قُلُ لِلْهِ \* كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةِ \* (١٢:٢)

(اے پیغیمر!ان لوگوں ہے) پوچھو سے آسان اور زمین میں جو پچھ ہے وہ کس کے لیے ہے؟ (اے پیغیمر) کہدوے:اللہ کے لئے ہے جس نے اپنے لئے ضروری شمرا لیا ہے کہ رحمت ہو۔
لیا ہے کہ رحمت ہو۔

وَدَ حُمَيتِی وَسِعَتْ کُلَّ شَیْءٍ ط (۱۵۱:۷) اورمیری رحمت دنیا کی ہر چیز کو گھیرے ہوئے ہے۔

افاده وفيضان فطرت

ال سلسلہ میں سب سے پہلی حقیقت جو ہمارے سامنے نمایاں ہوتی ہے، وہ کا مُنات ہستی اوراس کی تمام اشیاء کا افادہ و فیضان ہے۔ یعنی ہم دیکھتے ہیں کہ فطرت کے تمام کا موں میں کامل نظم ویکسانیت کے ساتھ مفید اور اکار آمد ہونے کی خاصیت پائی جاتی ہے۔ اور اگر بحثیت مجموعی دیکھا جائے تو ایسا معلوم ہوتا ہے گویا بیتمام کارگاہ عالم صرف اس لئے بنا ہے کہ ہمیں فائدہ پہنچائے اور ہماری حاجت روائیوں کا ذریعہ ہو۔

وَسَخَّرَ لَكُمْ مَّافِي السَّمُوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا مِّنْهُ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يَٰتٍ لِقَوْم يَّتَفَكَّرُوْنَ٥(١٣:٣٥)

اورآ سانوں اور زمین میں جو تیجے بھی ہے، وہ سب اللہ نے تہبارے گئے منخر کر دیا ہے (بینی ان کی قو تیں اور تا ثیری اس طرح تمہار بے تصرف میں دے دی گئی ہیں کہ جس طرح چا ہو کام نے سکتے ہو) بلاشبہ ان لوگوں کے لئے جوغور وفکر کرنے والے ہیں،اس بات میں (معرفت حق کی) بری ہی نشانیاں ہیں۔ 27

ہم دیکھتے ہیں کہ کا نئات ہتی میں جو کچھ بھی موجود ہے ادر جو کچھ بھی ظہور میں آتا ہے، اس میں سے ہر چیز کوئی نہ کوئی خاصد رکھتی ہے ادر ہر حادثہ کی کوئی نہ کوئی تا ثیر ہے۔ اور پھر ہم ریہ بھی دیکھتے ہیں کہ تمام خواص وموثر ات کچھاس طرح واقع ہوئے ہیں کہ ہر خاصہ ہماری

کوئی نہ کوئی ضرورت پوری کرتا اور ہرتا ثیر ہمارے لئے کوئی نہ کوئی فیضان رکھتی ہے۔ سورج ، چاند،ستارے ، ہوا، بارش ، دریا ،سمندر ، پہاڑ سب کے خواص وفوائد ہیں اور سب ہمارے کئے طرح طرح کی راحتوں اور آسالیثوں کا سامان بہم پہنچارہے ہیں۔ اَللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْآرُضَ وَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَأَءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَّكُمْ وَ سَخَّرَ لَكُمُ الْفُلُكَ لِتَجْرَى فِي الْبَصْ بِأَمْرِهِ وَ سَخَّرَ لَكُمُ الْآنْهَارَ وَ سَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دَآئِبَيْن وَ سَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَادَ وَالنَّهَادَ وَالنَّكُمْ مِنْ كُلْ مَا سَأَلْتُمُونُهُ \* وَإِنْ تَنْكُوا نِعُمَتَ اللَّهِ لَا تُحْصُونُهَا \* إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظُلُومٌ كَفَّارُه (٣٣٠٣) بیاللہ ہی کی کارفر مائی ہے کہاس نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیااور آسان سے پانی برسایا، پھراس کی تاثیر سے طرح طرح کے پھل تبہاری غذا کے لئے پیدا کردئے۔ ای طرح اس نے بیہ بات بھی تھہرا دی کہ سمندر میں جہاز تمہارے زیرفر مان رہتے اور حکم البی سے چلتے رہتے ہیں۔اوراس طرح دریا بھی تمہاری کاربرآ ربول کے لئے منخر کر دیئے گئے۔اور (پھراتنا ہی نہیں بلکہ غور کروتو) سورج اور جاند بھی تمہارے لئے منخر کردیئے گئے ہیں کہایک خاص ڈھنگ برگردش میں ہیں اور رات اوردن کا اختلاف بھی (تمہارے فائدہ ہی کے لئے )منخر ہے غرضیکہ جو کچھتہ ہیں مطلوب تھا، وہ سب پچھاس نے عطا کر دیا۔اگرتم اللّٰہ کی معتیں شار کرنی جا ہوتو وہ اتنی ہیں کہ ہرگز شارنہ کرسکو گے۔ بلاشبدانسان بڑا ہی ناانصاف، بڑا ہی ناشکراہے! ز مین کود کیمو!اس کی سطح مجلول اور پھولول سے لدی ہوئی ہے، تہد میں آب شیریں کی سوتیں بہدرہی ہیں، گہرائی ہے جاندی سونا نگل رہا ہے۔ وہ اپنی جسامت میں اگر چہ مدور ہے، کین اس کاہر حصد اس طرح واقع ہواہے کہ معلوم ہوتا ہے ایک مسطح فرش بچھا دیا گیا ہے۔ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْآرُضَ مَهْدًا وَ جَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًّا لَّعَلَّكُمْ تَفْتَكُونَ ٥ (١٠:٣٣)

SEB AND THE

وه پروردگارجس نے تمہارے لئے زیمن اس طرح بنادی کفرش کی طرح بچھی ہوئی اس اور اس میں قطع مسافت کی (ہموار) راہیں پیدا کردیں (تا کم راه باؤ) وَهُو وَهُو الّذِي مَلَّ الْآرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوّاسِی وَ اَنْهُرًا ﴿ وَمِنْ كُلِّ الشَّهَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا رَوّاسِی وَ اَنْهُرًا ﴿ وَمِنْ كُلِّ الشَّهَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْسِی اللَّيْلُ النَّهَارَطِ إِنَّ فِی اللَّيْلُ النَّهَارَطِ إِنَّ فِی اللَّیْسَ اللَّیْلُ النَّهَارَطِ اِنَّ فِی اللَّیْسَ اللَّیْلُ النَّهَارَطِ اِنَّ فِی اللَّیْکَ لَایْتِ لِقَوْمِ یَتَفَکّرُونَ ٥ وَفَی اللّرُضِ قِطَعٌ مُتَجُورَاتٌ وَ جَنْتُ فِي اللَّهُ لَا يَتِ اللَّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ

اور بیای پروردگاری پروردگاری ہے کہاس نے زمین (تمہاری سکونت کے لئے)
پھیلا دی اور اس میں پہاڑر ل کے نگر ڈال دیئے اور نہریں بہادیں، نیز ہرطرح کے
پھلول کی دو دو قسمیں پیدا کر دیں ۔ اور پھر بیائی کی کار فرمائی ہے کہ (رات اور دن
کے بعد دیگر ہے آتے رہتے ہیں اور) رات کی تاریکی دن کی روشنی کو ڈھانپ لیت
ہے۔ بلاشبہ ان لوگوں کے لئے جو غور وفکر کرنے والے ہیں اس میں (معرفت حقیقت کی) ہری ہی نشانیاں ہیں! اور (پھر دیکھو) زمین کی سطح اس طرح بنائی گئی ہے
کہاس میں ایک دوسر سے قریب (آبادی کے) قطعات بن گئے اور انگورں کے
کہاس میں ایک دوسر سے قریب (آبادی کے) قطعات بن گئے اور انگورں کے
باغ ، غلہ کی تھیتیاں ، مجبوروں کے جھنڈ پیدا ہو گئے ۔ ان درختوں میں بعض درخت باغ ، غلہ کی تھیتیاں ، مجبوروں کے جھنڈ پیدا ہو گئے ۔ ان درختوں میں بعض درختوں پر
زیادہ ٹھیتوں والے ہیں ، بعض اکہر سے ۔ اور اگر چہسب کوایک ہی طرح کے پائی سے
سینچا جا تا ہے ، لیکن پھل ایک طرح کے نہیں ، ہم نے بعض درختوں کو بعض درختوں پر
سینچا جا تا ہے ، لیکن پھل ایک طرح کے نہیں ، ہم نے بعض درختوں کو بعض درختوں پر
سینچا جا تا ہے ، لیکن پھل ایک طرح کے نہیں ، ہم نے بعض درختوں کو بعض درختوں پر
سینچا جا تا ہے ، لیکن پھل ایک طرح کے نہیں ، ہم نے بعض درختوں کے اس میں
سینچا جا تا ہے ، لیکن پھل ایک طرح کے نہیں ، ہم نے بعض درختوں کی اس میں
سینچا جا تا ہے ، لیکن پھل ایک طرح کے نہیں ، ہم نے بعض درختوں کی دورے میں برتری دے دی۔ بلاشبہ ارباب دائش کے لئے اس میں
سینچا جو نور کو میں برتری دے دی۔ بلاشبہ ارباب دائش کے لئے اس میں

وَلَقُلُ مَكَنَّكُمْ فِي الْآرُضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيْهَا مَعَايِشَ ۖ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ٥ (١٠:٤)

اور (ویکھو!) ہم نے زمین میں تنہیں طاقت وتصرف کے ساتھ جگہ دی اور زندگی کے تمام سامان پیدا کر دیئے، (مگر افسوس) بہت کم ایسا ہوتا ہے کہتم (نعمت اللی کے )شکر گزار ہو!

سمندر کی طرف نظرا تھاؤ!اس کی سطح پر جہاز تیررہے ہیں، تہہ میں مجھلیاں اچھل رہی ہیں، قعربیں مرجان اورموتی نشو ونمایارہے ہیں۔

وَهُوَ الَّذِي سَخْرَ الْبَحْرَ لِتَاكُلُوا مِنْهُ لَحُمَّا طَرِيًّا وَ تَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُوْنَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيْهِ وَ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضُلِهِ وَلَيْبَتَغُوا مِنْ فَضُلِهِ وَلَيَّابَتُغُوا مِنْ فَضُلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشُكُرُونَ ٥ (١٣:١٢)

اور (دیکھو!) یہ ای کی کار فر مائی ہے کہ اس نے سمندر تہمارے لئے متخر کر دیا تا کہ اپنی غذا کے لئے تروتازہ گوشت حاصل کرواور زیور کی چیزیں نکالوجنہیں (خوش نمائی کے لئے) پہنتے ہو۔ نیزتم دیکھتے ہو کہ جہاز سمندر میں موجیس چیرتے ہوئے چلے جارہے ہیں اور سیروسیا حت کے ذریعے اللہ کافضل تلاش کروتا کہ اس کی نعمت کے شرکز اربو!

حیوانات کو دیکھو! زمین کے جارپائے، فضائے پرند، پانی کی محیلیاں ،سب اس کئے ہیں کہ اپنے اپنے وجود سے ہمیں فائدہ پہنچائیں۔غذا کے لئے ان کا دودھ اور گوشت، سواری کے لئے ان کی پیٹے،حفاظت کے لئے ان کی پاسبانی، پہننے کے لئے ان کی کھال اور اون ، برینے کے لئے ان کی کھال اور اون ، برینے کے لئے ان کی جسم کی ہڈیاں تک مفید ہیں۔

وَالْاَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيْهَا دِفْءٌ وْمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَاكُلُونَ 0 وَلَكُمْ فِيْهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ حِيْنَ تَسْرَحُونَ 0 وَتَحْمِلُ اَثْقَالَكُمْ اللَّي فَيْهَا جَمَالٌ حِيْنَ تُرِيحُونَ حِيْنَ تَسْرَحُونَ 0 وَتَحْمِلُ اَثْقَالَكُمْ اللَّي بَلَكُ لَمْ تَكُونُوا بِلِغِيْهِ إِلَّا بِشِقِّ الْالْنُفُسِ أَنَ رَبَّكُمْ لَرَّهُ وَفَّ رَّحِيمُ 0 وَ الْخَيْلُ وَالْجَعِيْرَ لِتَرُّ كَبُوهَا وَزِيْنَةً طَ وَيَخُلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ 0 (١٤:٥-٨)

اور چار پائے پیدا کردئے ہیں جن میں تہارے لئے جاڑے کاسامان اور طرح طرح کے منافع ہیں، اور ان ہے تم اپنی غذا بھی حاصل کرتے ہو۔ جب ان کے غول شام کو چرکر والی آتے ہیں اور جب چرا گاہوں کے لئے نظتے ہیں تو (دیکھو!) ان کے منظر میں تہارے لئے خوشمانی رکھدی ہے۔ اور انہیں میں وہ جانور بھی ہیں جو تمہار ابو جھا تھا کران (دور در از) شہروں تک پنچاد ہے ہیں جہاں تک تم بغیر شخت مشقت کے نہیں پہنچا سکتے تھے۔ بلا شبہ تمہار اپر وردگار بڑا ہی شفقت رکھنے والا اور صاحب رحمت ہے۔ اور (دیکھو!) گھوڑے، گھھے پیدا کئے گئے تا کہ تم ان سے سواری کا کام کو اور خوش نمائی کا بھی موجب ہوں۔ وہ اس طرح (طرح طرح کی چیزیں) پیدا کرتا ہے جن کا حتمہ یں۔

وَاِنَّ لَكُمُ فِي الْاَنْعَامِ لَعِبْرَةً ۚ نُسْقِيْكُمُ مِّمًا فِي بُطُونِهِ مِنْ ۖ بَيْنِ فَرْثٍ وَّ دَمٍ لَبَنَّا خَالِصًا سَأَئِغًا لِلشَّرِبِيْنَ٥ (٢١:٢٢)

اور چار پایول کے وجود ش تمہارے لئے (فہم وبھیرت کی) بڑی بی عبرت ہے۔
انہیں جانوروں کے جسم میں سے ہم خون اور کثافتوں کے درمیان پاک وصاف
دودھ پیدا کردیتے ہیں جو پینے والوں کے لئے بفل وغش مشروب ہوتا ہے۔
واللّٰهُ جَعَلَ لَکُمُ مِنْ اُ اُیدُوتِکُمُ سَکَنّا وَ جَعَلَ لَکُمُ مِنْ جُلُودِ
واللّٰهُ جَعَلَ لَکُمُ مِنْ اُ اُیدُوتِکُمُ سَکَنّا وَ جَعَلَ لَکُمُ مِنْ جُلُودِ
الْاَنْعَامِ ایدُوتًا تَسْتَغِفُونَهَا یَوْمَ ظَعْنِکُمُ وَ یَوْمَ اِقَامَتِکُمُ وَ مِنْ اللّٰهُ عَلَی اللّٰهُ عَیْدِی اللّٰهُ عَلَی اللّٰهِ عَلَی اللّٰهِ عَلَی اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَی اللّٰهِ عَلَی اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَی اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَی اللّٰهِ عَلَی اللّٰهِ اللّٰہِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَی اللّٰهِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہ

(جولوگ شہروں میں نہیں بست ،ان کے لئے ایسا سامان کر دیا کہ) چار پایوں کی کھالی کے خیمے بنادیئے ۔سفر اورا قامت ،دونوں حالتوں میں انہیں بلکا پاتے ہو۔ اس طرح جانوروں کی اون، رووں اور بالوں سے طرح طرح کی چیزیں پیدا کردیں جن سے ایک خاص وقت تک تہمیں فائدہ پہنچتا ہے!

ایک انسان کتی ہی محدود اور غیر متدن زندگی رکھتا ہو، لیکن اس حقیقت سے بے خبر نہیں ہوسکتا کہ اس کا گردو پیش اسے فائدہ پہنچا رہا ہے۔ ایک لکڑ ہارا بھی اپنے میں جو نپڑے میں بیٹا ہوانظر اٹھا تا ہے تو گواپ احساس کے لئے بہتر تعبیر نہ پائے ، لیکن یہ حقیقت ضرور محسوس کر لیتا ہے وہ جب بیار ہوتا ہے تو جنگل کی جڑی بوٹیاں کھا لیتا ہے، دھوپ تیز ہوتی ہے تو درختوں کے سابے میں بیٹے جا تا ہے، بیکا رہوتا ہے تو چوں کی سرسزی اور پھواوں کی خوش نمائی سے آٹھیں سینئے لگتا ہے۔ پھر یہی درخت ہیں جواپی مرسزی اور پھواوں کی خوش نمائی سے آٹھیں سینئے لگتا ہے۔ پھر یہی درخت ہیں جواپی شادابی میں اسے پھل بخشے ہیں، پختگی میں لکڑی کے تخت بن جاتے ہیں، کہنگی میں آگ کے شعلے بھڑکا دیتے ہیں۔ ایک ہی مخلوق نباتی ہے جوا پنے منظر سے نز ہت وسرور بخشی ہے۔ اپنی بو سے ہوا کو معطر کرتی ہے، اپنے پھل میں طرح طرح کی غذا کیں رکھتی ہے، اپنی لکڑی سے سامان تعبیر مہیا کرتی ہے، اور پھر خشک ہو جاتی ہے تو اس کے جلانے سے آپ کھڑکا در بیے بنی موسم کو معتدل بناتی اور اپنی حرارت سے بے شاراشیاء آپ کینے، تجھلے اور تینے کا ذر بیے بنتی ہے۔

ُ اللَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَنْتُمْ مِّنْهُ تُوْقِلُونَ٥٠

(A+:٣Y)

(اوردیکھو!)وہ کارفر مائے قدرت جس نے سر سبز درخت ہے تہارے لئے آگ پیدا کردی،ابتم ای ہے(اینے چولہوں کی) آگ سلگا لیتے ہو!

اور پھریہ وہ فوائد ہیں جو تہہیں اپنی جگہ محسوں ہور ہے ہیں الیکن کون کہ سکتا ہے کہ فطرت نے بیتمام چیزیں کن کن کاموں اور کن کن مصلحتوں کے لئے بیدا کی ہیں اور کار فرمائے عالم

نے پیمام چیزیں ٹن ٹن کا کموں اور ن ک مستوں سے سے پیدوں ہیں اور ہا۔ کارگاہ ہتن کے بنانے سنوار نے کے لئے ان سے کیا کیا کامنہیں لے رہاہے؟

وَمَا يَعْلَمُ جُنُونَدَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ الْ (٣١:٢٣)

اورتمہارا پروردگار (اس کارزارہتی کی کارفر مائیوں کے لئے ) فوجیس رکھتا ہے،ان کا حال اس کے سواکون جانتا ہے؟

BALLAND

پھر بی<sup>حق</sup>یقت بھی پیش نظرر ہے کہ فطرت نے کا ئنات ہستی کے افادہ و فیضان کا نظام کچھ اس طرح بنایا ہے کہ وہ بیک وقت ہر مخلوق کو یکساں طور پر نفع پہنچا تا اور ہر مخلوق کی یکساں طور پررعایت ملحوظ رکھتا ہے۔اگرایک انسان اینے عالی شان محل میں بیٹھ کرمحسوں کرتا ہے کہ تمام کارخانہ مستی صرف اس کی کاربرآریوں کے لئے ہے تو ٹھیک اس طرح ایک چیونٹی بھی ایے بل میں کہائتی ہے کہ فطرت کی ساری کارفر مائیاں صرف اس کی کاربر آریوں کے لئے ہیں اور کون ہے جواسے جھٹلانے کی جرات کرسکتا ہے؟ کیافی الحقیقت سورج اس لئے نہیں ہے كداس كے لئے حرارت بهم پہنچائے؟ كيابارش اس لئے نہيں ہے كداس كے لئے رطوبت مہیا کرے؟ کیا ہوااس لئے نہیں ہے کہ اس کی ناک تک شکری ہو پہنچادے؟ کیاز مین اس کے نہیں ہے کہ ہرموسم اور ہر حالت کے مطابق اس کے لئے مقام ومنزل ہے؟ دراصل فطرت کی بخشایشوں کا قانون کچھالیاعام اور ہمہ گیروا قع ہوا ہے کہوہ ایک ہی وقت میں، ایک ہی طریقہ سے ،ایک ہی نظام کے ماتحت ، ہر مخلوق کی نگہداشت کر نا اور ہر مخلوق کو یکساں طور پر فائدہ اٹھانے کا موقع دیتا ہے، حتی کہ ہر وجوداین جگہ محسوس کرسکتا ہے کہ یہ پورا کارخانہ عالم صرف اس کی کام جو ئیوں اور آسائٹوں کے لئے سرگرم کارہے۔ وَمَا مِنْ دَآبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا طَآئِرِ يَطِيْرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَدُّ اَمُثَالُكُمُ ٥ (٣٨:٢)

> اور زمین کے تمام جانور اور (پردار) بازوؤں سے اڑنے والے تمام پرند در اصل تمہاری ہی طرح امتیں ہیں۔

> > كائنات كى تخريب بھى تقمير كے لئے ہے

البتہ بیر حقیقت فراموش نہیں کرنی چاہئے کہ دنیا عالم کون وفساد ہے۔ یہاں ہر بننے کے ساتھ بگڑنا ہے۔ اور سیٹنے کے ساتھ بگھرنا بھی اس ساتھ بگڑنا ہے۔اور سیٹنے کے ساتھ بگھرنا بہتن جس طرح سنگ تراش کا تو ژنا پھوڑنا بھی اس لئے ہوتا ہے کہ خوبی ودل آویزی کا ایک پیکر تیار کردے،ای طرح کا ئنات عالم کا تمام بگاڑ بھی اس لئے ہے کہ بناؤ اور خوبی کا فیضان ظہور میں آئے ۔تم ایک عمارت بناتے ہو، کیکن

اْس'' بنانے'' کا مطلب کیا ہوتا ہے؟ کیا یہی نہیں ہوتا کہ بہت سی بنی ہوئی چیزیں'' مگڑ'' تُكيِّن؟ چِنَّانين اگر نه كافي جانين، بحضة اگر نه سلكائ جاتے ، درختوں يرآ رہ اگر نه چلتا تو ظاہر ہے عمارت کا بناؤ بھی ظہور میں نہ آتا۔ پھر بیراحت وسکون جوتہ ہیں ایک عمارت کی سکونت سے حاصل ہوتا ہے، کس صورت حال کا نتیجہ ہے؟ یقییناً اسی شور وشراور ہنگامہ تخریب كاجوسروسامان تغمير كي جدوجهد نے عرصة تك جاري ركھا تھا۔ اگر تخريب كابيشوروشر نه ہوتا تو عارت كاعيش وسكون بهي وجود مين نه آتا بين يهي حال فطرت كي تعميري سركرميون كالبهي ستجھو۔وہ ٹارت ہستی کا ایک ایک گوشة تبیر کرتی رہتی ہے۔وہ اس کارخانہ کا ایک ایک کیل یرز و ڈھالتی رہتی ہے، وہ اس کی در تھی وخو بی کی حفاظت کے لئے ہرنقصان کا دفعیہ اور ہر فساد کا از اله حیاہتی ہے۔ تغمیر ودرشگی کی یہی سرگرمیاں ہیں جوتمہمیں بعض اوقات تخریب ونقصان کی ہولنا کیاں دکھائی دیتی ہیں۔ حالاتکہ یہاں تخریب کب ہے؟ جو پچھ ہے تعمیر ہی تغمیر ہے۔ سمندر میں تلاطم، دریا میں طغیانی، پہاڑوں میں آتش افشانی، جاڑوں میں برف باری، گرمیوں میں سموم، بارش میں ہنگامہ ابروباد، تنہارے لئے خوش آیند مناظر نہیں ہوتے ، لیکن تم نبیں جانتے کہ ان میں سے ہر حادثہ کا نئات ہستی کی تغیر ودر شکی کے لئے اتنا بی ضروری ہے جس قدر دنیا کی کوئی مفید سے مفید چیز تبہاری نگاہ میں ہو کتی ہے۔ اگر سمندر میں طوفان نہ اٹھتے تو میدانوں کو زندگی وشادالی کے لئے ایک قطرہ بارش میسر نہ آتا۔ اً گربا دل کی گرج اور بجلی کی کژک نه ہوتی تو باران رحمت کا فیضان بھی نہ آتا۔اگر آتش فشال یہاڑ وں کی چوٹیاں نہ پھنتیں تو زمین کے اندر کا کھولتا ہوا مادہ اس کرہ کی تمام سطح یارہ یارہ کر دیتا یم بول افھو گے: پیراه و پیرای کیوں کیا گیا؟ لیکن تهمیں جاننا جا ہے که اگریہ مادہ نہ ہوتا تو زمین کی قوت نشو ونما کا ایک ضروری عضر مفقو د ہو جا تا۔ یہی حقیقت ہے جس کی طرف قرآن نے جابحااشارات کئے ہیں،مثلاً سورہ روم میں ہے:

وَمِنْ الْيَتَهِ يُرِ يُكُمُّ الْبَرْقَ خَوْقًا وَطَمَعًا وَّيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَآءً فَيُعْي بِهِ الْأَرْضَ بَعْلَ مَوْتِهَا اِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يَتٍ لِقَوْمٍ

يَّعُقِلُونَ0 (۲۳:۳۰)

اور (دیکھو!) اس کی (قدرت وحکت کی) نشانیوں میں سے ایک نشانی یہ ہے کہ بکل کی چک اور کڑک نمودار کرتا ہے اور اس سے تم پرخوف اور امید دونوں کی حالتیں طاری ہو جاتی ہیں۔اور آسان سے پانی برساتا ہے۔اور پانی کی تاثیر سے زمین مرنے کے بعد دوبارہ جی اٹھتی ہے۔ بلاشبہ اس صورت حال میں ان لوگوں کے لئے جوعمل وبینش رکھتے ہیں (حکمت الٰہی کی) بڑی ہی نشانیاں ہیں!

# جمال فطرت

کیکن فطرت کے افادہ وفیضان کی سب سے بڑی بخشایش اس کا عالم گیرحسن وجمال ہے۔فطرت صرف بناتی اورسنوارتی ہی نہیں ، بلکہ اس طرح بناتی اورسنوارتی ہے کہ اس کے ہر بناؤ میں حسن وزیبائی کاجلوہ اور اس کے ہرظہور میں نظر افروزی کی نمود پیدا ہوگئی ہے۔ کا ننات ہت کواس کی مجموعی حیثیت میں دیکھویااس کے ایک ایک گوشہ خلقت پرنظر ڈالو، اس کا کوئی رخ نہیں جس پرحسن ورعنائی نے ایک نقاب زیبایش نہ ڈال دی ہو۔ ستاروں کا نظام اوران کی سیر وگردش ،سورج کی روشنی اوراس کی بوقلمونی ، جیاند کی گردش اور اس کا اتار چڑھاؤ،فضاء آسانی کی وسعت اوراس کی نیزنگیاں، بارش کا ساں اوراس کے تغیرات، سمندر کامنظر اور دریاؤں کی روانی، پہاڑوں کی بلندیاں اور وادیوں کا نشیب، حیوانات کے اجسام اوران کا تنوع ، نباتات کی صورت آرائیاں اور باغ وچن کی رعنائیاں ، پھولوں کی عطر بیزی اور برندوں کی نغمہ شجی ،صبح کا چېره خنداں اور شام کا جُلوه مجوب،غرضیکه تمام تماشا گاہ ہستی حسن کی نمائش اور نظر افروزی کی جلوہ گاہ ہے اور ایسامعلوم ہوتا ہے کہ گویا اس پردہ ہستی کے پیھیے حسن افروزی اور جلوہ آرائی کی کوئی قوت کام رہی ہے جو جا ہتی ہے کہ جو کچھ بھی ظہور میں آئے ،مسن وزیبالیش کے ساتھ ظہور میں آئے اور کار خانہ ستی کا ہر گوشەنگاہ کے لئے بہشت راحت دسکون بن جائے! دراصل کا کنات ہستی کا ماینمبر ہی حسن وزیبائی ہے۔ فطرت نے جس ط

کے لئے مادی عناصر پیدا کئے ،ای طرح اس کی خوب روئی اور رعنائی کے لئے معنوی عناصر کا بھی رنگ دروغن آ راستہ کر دیا۔ روشنی ،رنگ ،خوشبوا در نغمہ حسن درعنائی کے وہ اجز اہیں جن ہے مشاطۂ فطرت چیرہ وجود کی آ رایش کر رہی ہے۔

> مشاطه را بگو که بر اسباب حسن یار چیزی فزوں کند که تماشا بما رسد

یہ اللہ ہے مجسوسات اور غیرمحسوسات کا جاننے والا ، طاقت والا ، رحمت والا جس نے ۔ جو چیز بنا کی جسن وخو کی کے ساتھ بنا گی۔

بلبل كى نغمه شجى اورزاغ وزغن كاشور وغوغا

ایک تنجی ہی بجانے لگو گے تو بینغمہ نہ ہوگا، بھاں بھاں کی ایک کرخت آ واز ہوگی۔ یہی حال موسیقی فطرت کے زیرو بم کا بھی ہے۔ تمہیں کوئے دل کشی فطرت کے زیرو بم کا بھی ہے۔ تمہیں کوئے دل کشی محسوس نہیں ہوتی ، لیکن موسیقی فطرت کی تالیف کے لئے جس طرح قمری وہلبل کا ہلکا سر ضروری تھا، اسی طرح زاغ وزغن کا بھاری اور کرخت سر بھی ناگز برتھا۔ بلبل وقمری کواس سر کم کا اتار سمجھوا ورزاغ وزغن کو چڑھاؤ۔

بر اہل ذوق در فیض در نمی ہندد نوائے بلبل اگر نیست صوت زاغ شنو!

تُسَبِّحُ لَهُ السَّمُواتُ السَّبُعُ وَالْاَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَ ۚ وَانْ مِّنْ شَيْحُهُمْ وَانْ مِّنْ شَيْحُهُمْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيْحَهُمْ النَّهُ كَانَ حَلِيْمًا غَفُورًا. (٣٢:١٤)

ساتوں آسان اور زمین اور جوکوئی بھی ان میں ہے، سب (اپنی بناوٹ کی خوبی اور صنعت کے کمال میں ) اللہ کی بڑائی اور پاکی کا (زبان حال سے ) اعتراف کررہے ہیں اور (اتنائی نہیں بلکہ کا کنات خلفہ تہ میں ) کوئی چیز بھی ایسی نہیں جو (زبان حال سے ) اس کی تبیح وتھید نہ کررہی ہو، مگر (افسوس کہ) تم (اپنے جہل و فحقلت سے ) اس کی تبیح وتھید نہیں (بلاشبہ وہ بڑائی بردبار، بڑائی بخشنے والا ہے ) ت

فطرت كى حسن افروزياں اور رحمت الہى كى بخشش

آؤ چند کھول کے لئے پھر ان سوالات پرغور کر لیں جو پہلے گزر چکے ہیں۔ فطرت کا سُنات کی بیتمام حسن افروزیاں اور جلوہ آرائیاں کیوں ہیں؟ یہ کیوں ہے کہ فطرت حسین ہے اور جو پچھاس سے ظہور میں آتا ہے، وہ حسن و جمال ہی ہوتا ہے؟ کیا یہ ممکن نہ تھا کہ کارخانہ ہستی ہوتا، لیکن رنگ کی نظر افروزیاں، بو کی عطر پیزیاں، نغمہ کی جاں نوازیاں نہ ہوتیں؟ کیا ایمانہیں ہوسکتا تھا کہ سب پچھ ہوتا، لیکن سبزہ وگل کی رعنا ئیاں اور قمری و بلبل کی نفہ شخیاں نہ ہوتیں؟ یقیناً و نیاا ہے بننے کے لئے اس کی مختاج نہ تھی کہ نتلی کے پروں میں نغمہ شخیاں نہ ہوتیں؟ یقیناً و نیاا ہے بننے کے لئے اس کی مختاج نہ تھی کہ نتلی کے پروں میں

بھیب وغریب نقش ونگار ہوں اور رنگ برنگ کے دل فریب پرند درختوں کی شاخوں پر چپچہار ہے ہوں۔ابیا بھی ہوسکتا تھا کہ درخت ہوتے مگر قامت کی بلندی ، پھیلاؤ کی موزونیت،شاخوں کی ترتیب، پتوں کی سبزی، پھولوں کی رنگارنگی نہ ہوتی۔ پھریہ کیوں ہے کہ تمام حیوانات اپنی اپنی حالت اور گردوپیش کے مطابق ڈیل ڈول کی موزونیت اور اعضا کا تناسب ضرور ہی رکھیں اور کوئی وجود ہی نہ ہوجوا پنی شکل ومنظر میں ایک خاص طرح کا معتدل بیانہ نہ رکھتا ہو؟

انسانی علم ونظر کی کاوشیں آج تک میں عقدہ حل نہ کرسکیں کہ یہاں تعمیر کے ساتھ حسین کیوں ہے؟ مگر قرآن کہتا ہے کہ میسب پچھاس لئے ہے کہ خالق کا کنات 'الرحمٰن' اور'' الرحیم' ہے، یعنی اس میں رحمت ہے اوراس کی رحمت اپنا ظہور وفعل بھی رکھتی ہے۔ رحمت کا مقتضی یہی تھا کہ بخشش ہو، فیضان ہو، جود واحسان ہو۔ پس اس نے ایک طرف تو ہمیں زندگی اور زندگی کے تمام احساس وعواطف بخش دیئے جوخوش نمائی اور بدنمائی میں امتیاز کرتے اورخوبی و جمال سے کیف وسر ورحاصل کرتے ہیں، دوسری طرف کارگاہ سی کواپئی کرتے اورخوبی و جمال سے کیف وسر ورحاصل کرتے ہیں، دوسری طرف کارگاہ سی کواپئی حسن آرائیوں اور جال فزائیوں سے اس طرح آراستہ کردیا کہ اس کا ہر گوشدنگاہ کے لئے مرمایہ کیف وسر وربن گیا۔

جنت ، سامعہ کے لئے حلاوت اور روح کے لئے سرمایہ کیف وسر وربن گیا۔

فَتَنَیْ یَا فَا اللّٰهُ اَحْسَنُ الْخَالِقِیْنَ O (۱۳۲۳)

پس کیا ہی بابر کت ذات ہے اللہ کی ، بنانے والوں میں سب سے زیادہ حسن وخو بی کے ساتھ بنانے والا۔

قدرت کا خودروسا مان راحت وسروراورانسان کی ناشکری ہم زندگی کی بناوٹی اورخودساختہ آسایشوں میں اس درجہ منہمک ہوگئے ہیں کہ ہمیں قدرتی راحوں پرغور کرنے کا موقع ہی نہیں ملتا اور بساادقات تو ہم ان کی قدرو قیت کے اعتراف ہے بھی انکار کردیتے ہیں لیکن اگر چند کھوں کے لئے اپنے آپ کواس غفلت سے بیدار کرلیں تو معلوم ہو جائے کہ کائنات ہستی کاحسن و جمال فطرت کی ایک عظیم اور بے

BB AND AND

پایا<sup>ں بخش</sup>ش ہےاورا گربینہ ہوتی یا ہم میں اس کا احساس نہ ہوتا تو زندگی زندگی نہ ہوتی نہیں ک معلوم کیاچیز ہوجاتی ؟ممکن ہےموت کی بدحالیوں کا ایک تسلسل ہوتا۔ ایک لمحہ کے لئے تصور کرو کہ دنیا موجود ہے، مگر حسن وزیبائی کے تمام جلووں اور احساسات سے خالی ہے۔ آسان ہے مگر فضا کی بیزگاہ پرور نیلگونی نہیں ہے،ستارے ہیں مگر ان کی درخشندگی وجہاں تابی کی بیہ جلوہ آ رائی نہیں ہے، درخت ہیں گر بغیر سبزی کے، پھول ہیں گربغیر رنگ و بو کے ،اشیاء کا اعتدال ،اجسام کا تناسب ،صداؤں کا ترنم ،روشن ورنگت کی بوقلمونی، ان میں سے کوئی چیز بھی وجو زہیں رکھتی ، یا یوں کہا جائے کہ ہم میں ان کااحساس نہیں ہے۔غور کرو! ایک ایسی و نیا کے ساتھ زندگی کا تصور کیسا بھیا تک اور ہولنا ک منظر پیش كرتا ہے؟ اليي زندگي جس ميں نەتوحسن كااحساس ہونەحسن كى جلوہ آرائي ، نەنگاہ كے لئے سرور ہونہ سامعہ کے لئے حلاوت ، نہ جذبات کی رفت ہونے محسوسات کی لطافت ، یقیناً عذاب وجال کاہی کی ایسی حالت ہوتی جس کا تصور بھی ہمارے لئے نا قابل برداشت ہے۔ کیکن جس قدرت نے ہمیں زندگی دی،اس نے پیجھی ضروری سمجھا کہ زندگی کی سب سے بڑی نعمت یعنی حسن وزیبائی کی بخشش ہے بھی مالا مال کر دے۔اس نے ایک ہاتھ ہے ہمیں حسن کا احساس دیا، دوسرے ہاتھ سے تمام دنیا کوجلوہ حسن بنادیا۔ یہی حقیقت ہے جو ہمیں رحمت کی موجودگی کا یقین دلاتی ہے۔اگر پردہ ہستی کے پیچھے صرف خالقید ہی ہوتی، رحمت ندہوتی ، بینی پیدا کرنے یا پیدا ہو جانے کی قوت ہوتی ، مگرا فادہ وفیضان کا ارادہ نہ ہوتا تويقيناً كائنات بستى مين فطرت كِفْضُ واحسان كابيعالم كيرمظا بره بهي نه بوتا\_ أَلَمْ تَرَوُّا أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَّافِي السَّمَوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَٱسْبَعْ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَّبَاطِنَةً ۚ وَمِنَ النَّاسِ مَنُ يُجَادِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدَّى وَلَا كِتَابٍ مُّنِيْرِ٥(٢٠:٣) کیا تم نے بھی اس بات برغور نہیں کیا کہ جو کچھ آسانوں میں ہے اور جو کچھ زمین میں ہے، وہ سبتہارے لئے خدانے مسخر کر دیا ہے اور اپنی تمام معتیں

ظاہری طور پر بھی اور باطنی طور پر بھی پوری کر دی ہیں۔انسانوں میں پچھلوگ ایسے ہیں جواللہ کے بارے میں جھکڑتے ہیں، بغیراس کے کہان کے پاس کوئی علم ہو یابدایت ہویا کوئی کتاب روشن۔

انیانی طبعت کی به عالمگیر کمزوری ہے کہ جب تک وہ ایک نعمت سےمحروم نہیں ہوجا تا ، اس کی قدر و قیمت کاٹھیک ٹھیک اندازہ نہیں کرسکتا۔تم گنگاکے کنارے بہتے ہوائی لئے تہارے نزدیک زندگی کی سب سے زیادہ بے قدر چیزیانی ہے۔لیکن اگریمی یانی چوہیں گھنٹے تک میسرنہ آئے تو تمہیں معلوم ہوجائے اس کی قدرو قیت کا کیا حال ہے۔ یہی حال فطرت کے فیضان جمال کابھی ہے۔اس کے عام اور بے پردہ جلوے شب وروز تمہاری نگاہوں کے سامنے سے گزرتے رہتے ہیں اس لئے تمہیں ان کی قدرو قیمت محسوں نہیں ہوتی صبح اپنی ساری جلوہ آرائیوں کے ساتھ روز آتی ہے اس لئے تم بستر سے سراٹھانے ک ضرورت محسوں نہیں کرتے۔ جاندنی اپنی ساری حسن افروزیوں کے ساتھ ہمیشہ مکھرتی رہتی ہے، اس لئے تم کھ کیاں بند کر کے سوجاتے ہولیکن جب یہی شب وروز کے جلوہ ہائے فطرت تمہاری نظروں سے رو پوش ہو جاتے ہیں یاتم میں ان کے نظارہ وساع کی استعداد باتی نہیں رہتی تو غور کرواس وقت تمہارے احساسات کا کیا حال ہوتا ہے؟ کیا تم محسوس نہیں کرتے کہان میں سے ہر چیز زندگی کی ایک بے بہابرکت اور معیشت کی ایک عظیم الثان نعت تھی؟ سردملکوں کے باشندوں سے بوچھو جہاں سال کا بڑا حصہ ابر آلودگر رتا ہے۔ کیا سورج کی کرنوں ہے بوچ کر بھی زندگی کی کوئی مسرت ہوسکتی ہے؟ ایک بیارے یوچھوجوال وحرکت ہے محروم بستر مرض پریزا ہے وہ بتائے گا کہ آسان کی صاف اور نیلگوں فضا کا ایک ِ نظارہ راحت وسکون کی کتنی بڑی دولت ہے ، ایک اندھا جو کہ پیدائش اندھانہ تھا،تہہیں بتا سکتا ہے کہ سورج کی روشنی اور باغ وچمن کی بہار دیکھے بغیر زندگی بسر کرنا کیسی نا قابل برداشت مصیبت ہے! تم بسا اوقات زندگی کی مصنوعی آسایشوں کے لئے ترہے ہواور خیال کرتے ہو کہ زندگی کی سب ہے بڑی نعمت جا ندی سونے کا ڈھیراور جاہ وحثم کی نمائش

کے کیکن تم بھول جاتے ہو کہ زندگی کی حقیقی مسرتوں کا جوخو دروسامان فطرت نے ہرمخلوق کے لئے پیدا کررکھا ہے،اورا گرانسان کو وہ سب کچھ میسر ہوتو پھراس کے بعد کیا باتی رہ جاتا ہے؟ جس دنیا میں سورج روز چیکتا ہو،جس کی راتیں آسان کی قندیلوں سے مزین اور جس کی جاندنی حسن افروز یوں سے جہاں تاب رہتی ہو،جس کی بہارسبزہ وگل ہے لدی ہوئی اورجس کی فصلیں لہلاتے ہوئے کھیتوں ہے گراں بار ہوں ،جس دنیا میں روثنی اپنی چیک ،رنگ این بوقلمونی ،خوشبواین عطر پیزی اورموسیقی اپنانغمه آ مبنگ رکھتی ہو، کیااس دنیا کا کوئی باشنده آسائش حیات ہے محروم اور نعمت معیشت ہے مفلس ہوسکتا ہے؟ کیا کسی آنکھ کے لئے جود کی سکتی ہواور کسی دماغ کے لئے جومحسوں کرسکتا ہو، ایک ایسی دنیا میں نامرادی وبد بختی کا گلہ جائز ہے؟ قرآن نے جابجاانسان کواس کے اس کفران نعت پر توجہ دلائی ہے۔ وَالنُّكُمُ مِّنْ كُلِّ مَا سَالَتُمُونُا ۚ وَإِن تَعُنُّوا نِعْمَتَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا. إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظَلُوهٌ كَفَّارٌ. (٣٣:١٣) اوراس نے تمہیں وہ تمام چیزیں دے دیں جو تہہیں مطلوب تھیں۔اورا گراللہ

ک نعتیں شارکرنی جا ہوتو وہ اتنی ہیں کہ بھی شارنہیں کرسکو گے۔ بلاشبہ انسان بڑا ہی ناانصاف، بڑاہی ناشکراہے!

### جمال معنوي

پھر فطرت کی بخشایش جمال کے اس گوشہ پر بھی نظر ڈ الو کہ اس نے جس طرح جسم و صورت کوحسن وزیبائی بخشی ،اسی طرح اس کی معنویت کوبھی جمال معنوی ہے آ راستہ کر دیا۔ جسم وصورت کا جمال بیہ ہے کہ ہر وجود کے ڈیل ڈول اور اعضاو جوارح میں تناسب ہے، معنویت کا جمال سے ہے کہ ہر چیز کی کیفیت اور باطنی قوئ میں اعتدال ہے اس قوت کے اعتدال سے خواص اور فوائد پیدا ہوئے ہیں اور یہی اعتدال ہے جس نے حیوانات میں ادراک وحواس کی قوتیں بیدار کردیں اور پھرانسان کے درجے میں پہنچ کر جو ہرعقل وفکر کا چراغ روش کردیا۔

وَاللّٰهُ اَخْرَ جَكُمُ مِّنَ بُطُونِ اُمَّهٰتِكُمُ لَا تَعَلَمُونَ شَيْئًا. وَجَعُلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْآ فَئِدَةً لَعَلَّكُمُ تَشَكُّمُ وَالْآبُصَارَ وَالْآ فَئِدَةً لَعَلَّكُمُ تَشَكُّمُ وَنَ (۲۸:۱۷)

اور (دیھو!) یہ اللہ ہی کی کارفر مائی ہے کہ تم اپنی ماؤں کے شکم سے پیدا ہوتے ہواور کسی طرح کی سمجھ ہو جھتم میں نہیں ہوتی الیکن اس نے تمہمارے لئے دیکھنے سننے کے حواس بنا دیئے اور سوچنے سمجھنے کے لئے عقل دے دی، تا کہ اس کی نعمت کے شکر گزار ہو۔

کا نئات ہستی کے اسرار وغوامض بے شار ہیں الیکن روح حیوانی کا جو ہرادراک زندگی کا ب سے زیادہ لانچل عقدہ ہے۔حیوانات میں کیڑے مکوڑے تک ہر طرح کا احساس وادراک رکھتے ہیں اور انسانی د ماغ کے نہاں خانہ میں عقل وَنفکر کا چراغ روثن ہے بیقوت احساس، بیقوت ادراک، کیونگر پیدا ہوئی ؟ مادی عناصر کی ترکیب وامتزاج سے ایک ماورائ مادہ جو ہر کس طرح ظہور میں آگیا؟ جیونی کو دیکھو!اس کے د ماغ کا جم سوئی کی نوک سے شاید ہی کچھ زیادہ ہوگا کیکن مادے کے اس حقیر ترین عصبی ذرے میں بھی احساس وادراک محنت واسقلال ، ترتیب و تناسب بنظم وضبط اورصنعت واختر اع کی ساری قو تین مخفی ہوتی ہیں اور وہ این اعال حیات کی کرشمہ سازیوں ہے ہم پر رعب اور جرت کا عالم طاری کردیتی ہے۔ شہد کی مکھی کی کارفر مائیاں ہرروز تمہاری نظروں ہے گزرتی رہتی ہیں۔ بیکون ہے جس نے ایک چھوٹی سی کھی میں تعمیر و تحسین کی الی منتظم توت پیدا کر دی ہے؟ قرآن کہتا ہے: بیاس کئے ہے کہ رحمت کامقتضی جمال تھا اور ضروری تھا کہ جس طرح اس نے جمال صوری سے ونیا آراستہ کر دی ہے، اس طرح جمال معنوی کی بخشا پیثوں ہے بھی اسے مالا مال کردیت ۔ ذْلِكَ عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِيْزُ الرَّحِيْمُ٥الَّذِيْنَ ٱلْحَسْنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهْ وَبَدَا خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِيْنِ٥ثُمَّ جَعَلَ نَسُلَهُ مِنْ سُللَةٍ مِّنْ مَّا مٍ مَّهيْنِ٥ثُمَّ سَوْلًا وَنَفَخَ فِيْهِ مِنْ رُوْحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ

السَّمُعَ وَالْآبُصَارَ وَالْآفَئِلَةُ لَّ قَلِيلًا مَّا تَشُكُرُونَ ٥٠ (٩-١٠٢٢)

یمحسوسات اور غیرمحسوسات کا جانے والاعزیز ورجیم ہے جس نے جو چیز بھی بنائی
حسن وخوبی کے ساتھ بنائی ۔ چنانچہ یہ اس کی قدرت وحکمت ہے کہ انسان کی
پیدائش مئی سے شروع کی، پھراس کے توالد و تناسل کا سلسلہ (خون کے) خلاصے
پیدائش مئی سے شروع کی، پھراس کے توالد و تناسل کا سلسلہ (خون کے) خلاصے
سے جو پانی کا ایک حقیرسا قطرہ ہوتا ہے، قائم کر دیا۔ پھراس کی تمام تو توں کی درشگی
گی اور اپنی روح (میں سے ایک قوت) پھونک دی اور (اس طرح) اس کے لئے
سنے، دیکھنے اور فکر کرنے کی قوتیں پیدا کرویں۔ (لیکن افسوس انسان کی غفلت پر!)
بہت کم ابیا ہوتا ہے کہ وہ (اللّٰہ کی رحمت کا) شکر گزار ہو۔

بقاءانفع

لیکن کا نئات ہتی کا میہ بناؤ، بیدس، بیارتقاء قائم نہیں رہ سکتا تھا،اگراس میں خوبی کے بقاء اور خرابی کے ازالے کے لئے ایک اٹل قوت سرگرم کارندرہتی۔ بیقوت کیا ہے؟ فطرت کا انتخاب ہے۔ فطرت ہمیشہ چھا نئی رہتی ہے وہ ہرگوشے میں صرف خوبی اور بہتری ہی باقی رکھتی ہے، فساداور نقص محوکردیتی ہے۔ ہم فطرت کے اس انتخاب سے بے خبر نہیں ہیں۔ ہم اے'' بقاء اصلح'' کے لفظ سے تعبیر کرتے ہیں۔''اصلح'' کی جگہ'' بقاء انفع'' کا فظ سے تعبیر کرتے ہیں۔''اصلح'' کینی (Fittest) لیکن قرآن' بقاء اصلح'' کی جگہ'' بقاء انفع'' کا فرکر کرتا ہے وہ کہتا ہے: اس کا رگاہ فیضان و جمال میں صرف وہی چیز باقی رکھی جاتی ہے جس میں نفع ہو، کیونکہ یہاں رحمت کا رفر ما ہے اور رحمت چاہتی ہے کہ افادہ و فیضان ہو، نقصان و برہمی گوار انہیں کر سکتی۔ تم سونا کشالی میں ڈال کرآگ پر رکھتے ہو، کھوٹ جل جاتا ہے، خالص سونا باقی رہ جاتا ہے۔ بہی مثال فطرت کے انتخاب کی ہے۔ کھوٹ میں نفع خدتھا، نا بود کر دیا گیا، سونے میں نفع تھا، باقی رہ گیا۔

آنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ بِقَلَىرِهَا فَاحْتَمَلَ السَّيْلُ زَبَنَّا رَّالِيَّا. وَمِمَّا يُوقِكُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِالْبِيَّغَاءَ طِلْيَةٍ أَوْمَتَاعٍ زَبَنًّ مِثْلُهُ. كَالِكَ يَضْرِبُ اللهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلَ

فَأَمَّا الزَّبَّلُ فَيَلُهَبُ جُفَأَءً وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمُكُثُ فِي الْأَرْضِ (١٤:١٣)

خدائے آ سان سے پانی برسایا تو ندی نالوں میں جس قدر سائی تھی اس کے مطابق بہد نظے ،اور جس قدر کوڑا کرکٹ جھاگ بن کر اوپر آگیا تھا، اسے سیلاب اٹھا کر بہالے گیا۔ ای طرح جب زیور یا اور کسی طرح کا سامان بنانے کے لئے (مختلف قسم کی دھا تیں) آگ میں بتاتے ہیں تو اس میں بھی جھاگ اٹھتا ہے اور میل کچیل کٹر ککل جاتی ہے۔ ای طرح اللہ حق اور باطل کی مثال بیان کردیتا ہے۔ جھاگ رائیگاں جائے گا ( کیونکداس میں نفع ندتھا) جس چیز میں انسان کے لئے نفع ہوگا وہ زمین میں باتی رہ جائے گا۔

# تدريج وامهال

پھر اگر دفت نظر ہے کا م لوتو افادہ و فیضان فطرت کی حقیقت کچھانہیں مظاہر پر موقو ف نہیں ہے۔ بلکہ کارخانہ تستی کے تمام اعمال وقوانین کا یہی حال ہے۔

تم دی کھتے ہو کہ فطرت کے تمام قوانین اپنی نوعیت میں کچھاس طرح واقع ہوئے ہیں کہ اگر لفظوں میں اسے تعبیر کرنا چا ہو تو صرف فطرت کے فضل ورحمت ہی ہے تعبیر کرسکتے ہو، متہمیں اور کو کی تعبیر کرنا چا ہو تو صرف فطرت کے قوانین کاعمل بھی فوری اور اچا تک نہیں ہوتا۔وہ جو کچھ کرتی ہے، آ ہت آ ہت ہتہ بندر تن کرتی ہے اور اس تدریجی طرز عمل نے دنیا کے لئے مہلت اور ڈھیل کا فائدہ پیدا کر دیا ہے یعنی اس کا ہر قانون فرصتوں پر فرصتیں دیتا ہے اور اس کا ہر قانون فرصتوں پر فرصتیں دیتا ہے اور اس کا ہر فعل عفود درگز رکا دروازہ آخر تک کھلار کھتا ہے۔ بلا شبداس کے قوانین اپنے نفاذ میں اٹل ہیں ، ان میں ردو بدل کا امکان نہیں۔

مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَيَّ (٢٩:٥٠)

ہارے یہاں جو بات ایک مرتبہ ٹھہرا دی گئی ،اس میں بھی تبدیلی نہیں ہوتی۔

اوراس لئے تم خیال کرنے لگتے ہو کہ ان کی قطعیت بے رحی سے خالی نہیں لیکن تم نہیں سوچتے کہ جو قوانین اپنی نوعیت میں کس سوچتے کہ جو قوانین اپنی نوعیت میں کس درجہ عفو دورگز راورمہلت بخشی وصلاح کوشی کی روح بھی رکھتے ہیں؟ اس لئے آیت مندرجہ صدر میں ' تما یُبَدُّلُ الْقَوْلُ ''کے بعد ہی فرمایا:

وَمَا آنًا بِظَلَامِ لِلْعَبِيْدِ (٢٩:٥٠)

لیکن بی بھی نہیں ہے کہ ہم بندوں کے لئے زیادتی کرنے والے ہوں۔

فطرت أكرحيا متى تو هرحالت بيك د فعة ظهور مين آجاتي \_ يعني اس كے قوانين كا نفاذ فوري اور نا گہانی ہوتا کیکن تم دیکھ رہے ہو کہ ایسانہیں ہوتا۔ ہر حالت ، ہر تا ثیر ، ہر انفعال کے ظہور وبلوغ کے لئے ایک خاص مدت مقرر کردی گئ ہے اور ضروری ہے کہ بتدر تج مختلف منزلیں پیش آئیں ۔ پھر ہر منزل اپنے آ ٹاروا نداز رکھتی ہےاور آنے والے نتائج سے خبر دار کرتی رہتی ہے۔زندگی اور موت کے قوانین برغور کرو! کس طرح زندگی بتدریج نشوونمایاتی اور کس طرح درجہ بدرجہ مختلف منزلول سے گزرتی ہے اور پھر کس طرح موت کمزوری وفساد کا ایک طول طویل سلسلہ ہے جوایت ابتدائي نقطول سے شروع ہوتا اور کے بعد دیگر محتلف منزلیں طے کرتا ہوا آخری نقطہ بلوغ تک پہنچا کرتا ہے! تم ہدیر ہیزی کرتے ہوتو نیبیں ہوتا کہ فوراً ہی ہلاک ہوجاؤ، بلکہ بتدریج موت کی طرف بڑھنے لگتے ہواورآ خرکارایک خاص مدت کے اندرجو ہرصورت حال کے لئے یکساں نہیں ہوتی ، درجہ بدرجہ اترتے ہوئے موت کے آغوش میں جاگرتے ہو۔ نباتات کودیکھو! درخت اگرآ بیاری سے محروم ہو جاتے ہیں یا نقصان وفساد کا کوئی دوسراسبب عارض ہو جاتا ہے تو بہیں ہوتا کہ ایک ہی دفعہ مرجھا کررہ جائیں یا کھڑے کھڑے اچا تک گرجا کیں، بلکہ بتدریج شادانی کی جگہ یژمردگی کی حالت طاری ہونا شروع ہوجاتی ہےاور پھرایک خاص مدت کےاندر جومقرر کر دی گئی ہے، یا تو بالکل مرجھا کررہ جاتے ہیں یاجڑ کھوکھلی ہوکر گر پڑتے ہیں۔

اصطلاح قرآنی میں''اجل''

یمی حال کا ئنات کے تمام تغیرات وانفعالات کا ہے۔ کوئی تغیراییا نہیں جو اپنا

آرر بجی دور ندر کھتا ہو ہر چیز بتدریج بنتی ہے اور اسی طرح بتدریج گلزتی ہے بناؤ ہویا گاڑ ، ممکن نہیں کہ ایک خاص مدت گزرے بغیر کوئی حالت بھی اپنی کامل صورت میں ظاہر ہو سکے یہ مدت جو ہر حالت کے ظہور کے لئے اس کی''اجل'' یعنی مقررہ وقت ہے ، مختلف گوشوں اور مختلف حالتوں میں مختلف مقدار رکھتی ہے اور بعض حالتوں میں اس کی مقدار اتنی طویل ہوتی ہے کہ ہم اپنے نظام اوقات سے اس کا حساب بھی نہیں لگا سکتے قرآن نے اسے یوں تعبیر کیا ہے کہ جس مدت کوتم اپنے حساب میں ایک دن جھتے ہو، اگر اسے ایک ہزار برس یا بچاس ہزار برس تصور کر لوتو ایسے دنوں سے جو مہینے اور برس بنیں گے ان کی مقدار کتنی ہوگی۔

وَانَّ يَوُمَّا عِنْكَ دَبِّكَ كَالْفِ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُنُّوُنَ ( الاندن) اور بلاشبة تبارے پروردگار كے صاب ميں ايك ون ايبا ہے جيسے تبهارے صاب ميں ايك بزار برس -

فبنكوبر

فطرت كا يهى تدريجى طرز عمل ہے جسے قرآن نے 'د'تكوير' سے بھى تعبير كيا ہے، يعنى لينے سے ، وہ كہتا ہے: بجائے اس كے كه اچا نك دن كى روشى نكل آتى اور نا گهال رات كى اندهيرى ابل پرتى ، فطرت نے رات اور دن كے ظهور كواس طرح تدريجى بناديا ہے كه معلوم بوتا ہے رات آ ہت آ ہت ون ميں لينتى جاتى ہاور دن درجہ بدرجہ رات ميں لينتا آتا ہے۔ خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضَ بِالْحَقِّ يُكُوِّدُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَادِ وَيُكُوِّدُ النَّهَادَ عَلَى النَّهَادِ وَيُكُوِّدُ اللَّهُ مَسَ وَالْقَمَرَ . كُلُّ يَجُدِى وَيُكُوِّدُ النَّهَادَ عَلَى النَّهادِ وَيُكُوِّدُ النَّهَادَ عَلَى النَّهادِ وَسَخَّرَ الشَّمُسَ وَالْقَمَرَ . كُلُّ يَجُدِى وَيُكُوِّدُ النَّهَادِ عَلَى النَّهادِ وَيَكُوْدُ الشَّمُسَ وَالْقَمَرَ . كُلُّ يَجُدِى وَيُحَدِي وَيُحَدِي السَّمُ اللَّهُ اللَالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْفُوْلُولُولُولُول

الله نے آسانوں اور زمین کو حکمت و مسلحت کے ساتھ پیدا کیا ہے، اس نے رات اور دن کے میکے بعد دیگر ہے آتے رہنے کا ایسا انتظام کر دیا ہے کہ رات دن پرلیٹتی جاتی ہے اور دن رات پر لیٹتا آتا ہے اور سورج اور جاند دونوں کو اس کی قدرت نے (ایک خاص انظام کے ماتحت) منخر کر رکھا ہے۔سب (اپنی جگہ ) اپنے مقررہ وقت تک کے لئے حرکت میں ہیں۔

قرآن اس تدریجی رفتار عمل کوفائدہ اٹھانے کا موقع دینے ، ڈھیل دینے ، عفو ودرگزر
کرنے اورایک خاص مدت تک فرصت حیات بخشنے سے تعبیر کرتا ہے اور کہتا ہے: بیاس لئے
ہے کہ کا نئات ہستی میں فضل ورحت کی مشیت کام کر رہی ہے اور وہ چاہتی ہے ہم غلطی کو
درسکی کے لئے ، ہر نقصان کو تلافی کے لیے ہر لفزش کو سنجمل جانے کے لئے زیادہ سے زیادہ
مہلت اصلاح ملتی رہے اور اس کا دروازہ کسی پر بند نہ ہو۔

تاخيراجل

وہ کہتا ہے: اگر تدریج وامہال کی بیفرصتیں اور بخششیں نہ ہوتیں تو دنیا میں ایک وجود بھی فرصت حیات سے فائدہ ندا تھاسکتا۔ ہفططی ، ہر کمزوری ، ہرنقصان ، ہرفساد ، اچا تک ، بیک دفعہ بربادی وہلاکت کا باعث ہوجاتا۔

وَلَوْ يُؤَاخِلُ اللهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُوْامَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِ هَامِنْ دَائِيةٌ وَلَكِنَ يُؤَخِرُ هُمُ اللَّيَ اَجَلِ مُسَمَّى فَاِذَا جَأَءَ اَجَلُهُمْ فَانَ يَعِبَادِهِ بَصِيْرًا ٥(٢٥:٢٥)

اورانسان جو پھھا ہے اعمال سے کمائی کرتا ہے، اگراللداس پر (فوراً) مواخذہ کرتا تو یقین کروز مین کی سطح پرایک جان دار بھی باتی شدر ہتا لیکن (یاس کی رحمت ہے کہ) اس نے ایک مقررہ وقت تک فرصت حیات دے رکھی ہے البتہ جب وہ مقررہ وقت آجائے گا تو پھر (یا در ہے کہ) اللہ اپنے بندول کے اعمال سے بے خبر نہیں ہے۔ اس کی آئکھیں ہروفت اور ہر حال میں سب پھھ دیکھ رہی ہیں۔

تدریج وامہال اچھائی اور برائی دونوں کے لئے ہے

قدرتی طور پریہ ڈھیل اچھائی اور برائی دونوں کے لئے ہے۔اچھائی کے لئے اس لئے ،تا کہ زیادہ نشو ونما پائے ، برائی کے لئے ،اس لیے تا کہ متنبہ اور خبر دار ہوکر اصلاح <sub>،</sub>

وتلافی کاسامان کرلے۔

كُلَّا نُهِنُّ هَوُّ لَاءِ وَهَوُ لَاء مِنْ عَطَآءِ رَبِّكَ.وَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبَّكَ مَحْظُورًا٥ (٢٠:١٤)

ان لوگوں کو بھی اور ان لوگوں کو بھی ( یعنی اچھوں کو بھی اور برول کو بھی) سب کو تمہارے پروردگار کی بخشش میں سے حصد ال رہا ہے اور تمہارے پروردگار کی بخشش کسی پر بندنہیں!

پھر جب ان کامقررہ وقت آگیا تو اس سے نہ تو ایک گھڑی چیچےرہ سکتے ہیں اور نہ آگے بڑھ سکتے ہیں ( لیعنی نہ تو اس کے نفاذ میں تا خبر ہوسکتی ہے نہ تقدیم ،ٹھیک ٹھیک اپنے وقت میں اسے ہوجانا ہے )

# تسكين حيات

زندگی کی مخنتیں اور کاوشیں

یا مثلاً ہم دیکھتے ہیں انسان کی معیشت، قیام وبقاء کی جدوجہداور کشاکش کا نام ہے،اس لئے قدرتی طور پراس کا ہر گوشہ طرح کی محنتوں اور کا وشوں سے گھر اہوا ہے اور بحیثیت مجموعی زندگی اضطراری ذمہ داریوں کا بوجھ اور مسلسل مشقتوں کی آنر ماکش ہے۔

لَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ فَيُ كَبَدٍ٥ (٣:٩٠)

بلاشبهم نے انسان کواس طرح بنایا ہے کہ اس کی زندگی مشقتوں سے گھری ہوئی ہے!

مشغوليت اورانهاك

لیکن باای ہمہ فطرت نے کارخانہ معیشت کاڈھنگ کچھ اس طرح کابنا دیا ہے اور طبیعتوں میں پچھاس طرح کی خواہشیں ، ولولے اور انفعالات و دیعت کر دیئے ہیں کہ زندگی کے ہرگوشے میں ایک بچیب طرح کی دل بستگی ہشغولیت ، ہما ہمی اور سرگری پیدا ہوگئی ہے اور یہی زندگی کا انہاک ہے جس کی وجہ سے ہر ذی حیات نہ صرف زندگی کی مشقتیں برداشت کر رہا ہے بلکہ انہیں مشقتوں میں زندگی کی بڑی سے بوئی لذت و راحت محسوں کرتا ہے۔ یہ مشقتیں جس قدر زیادہ ہوتی ہیں اتی ہی زیادہ زندگی کی دیچیں اور مجبوبیت بھی بڑھ جاتی ہے۔ اگرایک انسان کی زندگی ان مشقتوں سے خالی ہوجائے تو وہ محسوں کرے گا کہ زندگی کی ساری اگرایک انسان کی زندگی ان مشقتوں سے خالی ہوجائے تو وہ محسوں کرے گا کہ زندگی کی ساری حالات متفاوت ہیں کیکن زندگی کی دل بستگی اور سرگرمی سب کے لئے ہے۔ حالات متفاوت ہیں کیکن زندگی کی دل بستگی اور سرگرمی سب کے لئے ہے۔ حالات متفاوت ہیں کیکن زندگی کی دل بستگی اور سرگرمی سب کے لئے ہے۔ حالات متفاوت ہیں کیکن زندگی کی دل بستگی اور سرگرمی سب کے لئے ہے۔

الات متفاوت ہیں۔ نن رملزی دل می اور سر سرب سے سے ہے پھر دیکھو! کارساز فطرت کی یہ کیسی کرشمہ سازی ہے کہ حالات متفاوت ہیں، طبائع متنوع ہیں، اشغال مختلف ہیں، اغراض متضاد ہیں، لیکن معیشت کی دل بنتگی اور سرگری سب کے لئے کیساں ہے اور سب ایک ہی طرح اس کی مشغولیتوں کے لئے جوش وطلب رکھتے ہیں۔ مرد وعورت ، طفل و جوال، امیر وفقیر ، عالم و جائل ، قوی وضعیف ، تندرست و بیار ، مجر دومتائل ، عالمہ ومرضعہ سب اپنی اپنی حالتوں میں منہمک ہیں اور کوئی نہیں جس کے لئے زندگی کی کاوشوں میں محویت نہ ہو، امیر اپنے محل کے میش ونشاط میں اور فقیر اپنی سب سر کرتا ہے، کیکن دونوں کے لئے زندگی کی مشغولیتوں میں دل بشگی ہوتی ہے اور کوئی نہیں کہ سکتا کہ کوئ زیادہ مشغول ہے۔ ایک تاجر مسانہاک کے ساتھ اپنی لاکھوں رو پہر کی آلمدنی کا حساب کرتا ہے، اسی طرح ایک مزدور بھی دن بھر کی محتوب ہوتی ہے۔ ایک حکم و دانش کی کاوشوں میں غرق ہے اور ایک محبوب ہوتی ہے۔ ایک حکم کود کیموجو اپنے علم و دانش کی کاوشوں میں غرق ہے اور ایک وحقان کود کیموجو دو پہر کی دھوپ میں بر ہند سرائل جوت رہا ہے اور کھر بتا و ایکس کے لئے دھقان کود کیموجو دو پہر کی دھوپ میں بر ہند سرائل جوت رہا ہے اور کھر بتا و ایکس کے لئے دھقان کود کیموجو دو پہر کی دھوپ میں بر ہند سرائل جوت رہا ہے اور کھر بتا و ایکس کے لئے دیکس کی کاوشوں میں خرق ہے اور ایکس کے لئے دیکس کی کیستولیتوں میں زیادہ دل بھگی ہے؟

پھر دیکھو! بچے کی پیدائش ماں کے لئے کیسی جاں کائی ومصیبت ہوتی ہے!اس کی پرورش ونگرانی کس طرح خود فروشانہ مشقتوں کا ایک طول طویل سلسلہ ہے! تاہم میہ سارا معاملہ بچھالیی خواہشوں اور جذبوں کے ساتھ وابستہ کر دیا گیا ہے کہ ہرعورت میں ماں بننے کی قدرتی طلب ہے اور ہر ماں پرورش اولا دکے لئے مجنوبانہ خود فراموثی رکھتی ہاں بننے کی قدرتی طلب سے بواد کھ سے گی اور پھراسی دکھ میں زندگی کی سب سے بوئی مسرت محسوس کر ہے گی۔ وہ جب اپنی معیشت کی ساری راحتیں قربان کر دیتی ہے اور اپنی رگوں کے خون کا ایک ایک قطرہ دود دھ بنا کر بلا دیتی ہے تو اس کے دل کا ایک ایک ایک ریشہ زندگی کے سب سے بوئے احساس مسرت سے معمور ہوجا تا ہے!

پھر کاروبار فطرت کے بینصرفات دیکھوکہ کس طرح نوع انسانی کے منتشر، فراد اجتماعی زندگی کے بندھنوں سے باہم دگر مربوط کردیئے گئے ہیں اور کس طرح صلد رحی کے دشتہ نے برفرد دکسیننگرون بزارون افراد کے ساتھ جوڑر کھاہے! -

کروازندگی و معیشت ان تمام موثرات سے خالی ہوتی ،کیکن قرآن کہتا ہے کہ خالی نہیں ہوسکتی تھی ،اس لئے کہ فطرت کا کنات میں رحمت کا رفر ماہے اور رحمت کا مقتضی بہی تھا کہ معیشت کی مشقتوں کوخوش گوار بنا دے اور زندگی کے لئے تسکین وراحت کا سامان بیدا کر دے۔ بیرحمت کی کرشمہ سازیاں ہیں جنہوں نے رنج میں راحت ،الم میں لذت اور سختیوں میں دل پذیری کی کیفیت بیدا کردی ہے!

# اشياءومناظر كااختلاف وتنوع اورتسكين حيات

چنانچ قرآن نے تسکین حیات کے مختلف پہلوؤں پر جابجا توجہ دلائی ہے۔ ازاں جملہ کا کنات خلقت کے مناظر واشیاء کا اختلاف و توع ہے۔ انسانی طبیعت کا خاصہ ہے کہ کیسانی سے اکتاتی ہے اور تبدیلی و توع میں خوش گواری و کیفیت محسوں کرتی ہے۔ پس اگر کا گنات ہستی میں محض کیسانی و کیک رنگی ہی ہوتی تو یدول چسی اور خوش گواری پیدا نہ ہو تحق جواس کے ہرگوشے میں ہمیں نظر آرہی ہے۔ اوقات کا اختلاف ،موسموں کا اختلاف ،خشی و تری کا اختلاف ،مناظر طبیعت اور اشیاء خلقت کا اختلاف ،جہاں بے شار مصلحتیں اور فوائد رکھتا ہے ، وہاں ایک ہوئی مصلحت دنیا کی زیب وزینت اور معیشت کی تسکین وراحت بھی ہے۔ گہرائے رنگ سے ہے زینت چن گلہائے رنگ سے ہے زینت چن

اختلاف ليل ونهار

چنانچہ ای سلسلہ میں وہ رات اور دن کے اختلاف کا ذکر کرتا ہے اور کہتا ہے اگر غور کر وتو اس اختلاف میں حکمت الہی کی کتنی ہی نشانیاں پوشیدہ ہیں۔ یہ بات کہ شب وروز کی آ مدوشد کی دو مختلف حالتیں تھہرا دی گئی ہیں اور وقت کی نوعیت ہر معین مقدار کے بعد بدلتی رہتی ہے۔ زندگی کے لئے بڑی ہی تسکین ودل بستگی کا ذریعہ ہے۔ اگر ایسانہ ہوتا اور وقت ہمیشہ ایک ہی حالت پر برقرار رہتا تو دنیا میں زندہ رہنا دشوار ہوجا تا۔ اگر تم قطبین کے اطراف میں جاؤجہاں روز وشب کا اختلاف اپنی نموذ نہیں رکھتا تو تہمیں معلوم ہوجائے کہ بیاختلاف گز ران حیات کے لئے کیسی عظیم الشان نعت ہے۔

> إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوْتِ وَالْآرُضِ وَاخْتِلَافِ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَا يَٰتٍ لِأُولِي الْآلْبَابِ٥ (١٩٠:٣)

بلاشبہ آسانوں اور زمین کی بیدائش میں اور رات اور دن کے ایک کے بعد ایک آتے رہے میں ارباب وانش کے لئے (تحکمت اللی) کی بری ہی نشانیاں ہیں!

رات اور دن کے اختلاف نے معیشت کو دو مختلف حصوں میں تقییم کر دیا ہے۔ دن کی روثنی جدوجہد کی سرگرمی پیدا کرتی ہے۔ رات کی تاریکی راحت وسکون کا بستر بچھا دیتی ہے۔ ہر دن کی محنت کے بعد رات کا سکون ہوتا ہے اور ہررات کے سکون کے بعد نے دن کی نئی سرگری!

وَمِنْ رَّصَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ الَّيْلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيْهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ٥(٢٠:٣٤)

اور (دیکھو!) ہیاس کی رحمت کی کارسازی ہے کہ تہمارے لئے رات اور دن (الگ الگ) تظہراد یے گئے تا کہرات کے وقت راحت پاؤ اور دن میں اس کافضل تلاش کرو۔ (بینی کاروبار معیشت میں سرگرم ہو) [اور تاکہ تم (اس کا) شکر کرو۔ اس

دن کی مختلف حالتیں اور رات کی مختلف منزلیں

پھر رات اور دن کا اختیاف صرف رات اور دن ہی کا اختلاف نہیں ہے، بلکہ ہردن المحتلف مات اور جرمات اور ہر حالت ایک خاص مختلف حالتوں سے گزرتا اور ہر رات مختلف منزلیں طے کرتی ہے اور ہر حالت ایک خاص طرح کی تا ثیرر تھتی ہے اور ہر منزل کے لئے ایک خاص طرح کا منظر ہوتا ہے۔ شبح طلوع ہو تی ہے اور اس کی ایک خاص تا ثیر ہوتی ہے، دن ڈھلتا ہے اور اس کا ایک خاص منظر ہوتا ہے ۔ اوقات کا بید روز اند اختلاف ہمارے احساسات کا ذائقہ بدلتا رہتا ہے اور کیسانیت کی رافسر دگی کی جگہ تبدل وتجد دکی لذت اور سرگری پیدا ہوتی رہتی ہے فَسُبُحٰنَ اللهِ حِینَ تُمُسُونَ وَحِینَ تُصْبِحُونَ 0 ﴿ 1 الْحَمْلُ فِی السَّمُوٰتِ وَالْاَدْضِ وَعَشِیًّا وَحِیْنَ تُطُهِرُونَ ٥ ﴿ ١٨-١٨) السَّمُوٰتِ وَالْاَدْضِ وَعَشِیًّا وَحِیْنَ تُطُهِرُونَ ٥ ﴿ ١٨-١٨) پس پاکی ہے اللہ کے لئے اور آسانوں اور زمین میں اس کے لئے ستایش ہے جب کرتم پرشام آتی ہے، جب تم پرضج ہوتی ہے، جب دن کا آخری وقت ہوتا ہے اور جب تم پردو پہرآتی ہے!

### حيوانات كااختلاف

اسی طرح انسان خود اپنے وجود کود کیھے ادر تمام حیوانات کود کیھے ، فطرت نے کس طرح طرح کے اختلافات سے اس میں تنوع اور دل پذیری ہیدا کردی ہے! وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّواَبِّ وَالْآنَعَامِ مُخْتَلِفٌ اَلُو اَنهُ ٥ (٢٨:٣٥) اورانسان ، جانور، حیاریائے طرح طرح کی رفکتوں کے!

#### نباتات

عالم نباتات كو ديكه فوا درختول ئے مختف ذيل دُول بيں، مختلف رَكَتِين بيں، مختلف خوشبوئيں بيں ، مختلف خواص بيں اور پھر دانداور پھل كھاؤ تو مختلف قتم كے ذائعة بيں۔ اَوَلَهُ يَرَوُالِلَى الْأَرْضِ كُهُ أَنْبَتْنَا فِيُهَا مِنْ كُلِّ ذَوْجٍ كُولِيهِ ٥ (١٤٢٤)

کیاان لُوگوں نے بھی زمین پرنظرنہیں ڈالی اورغور نیس کیا کہم نے نباتات کی ہردو دوبہتر قسموں میں سے کتنے (بہ شار) درخت پیدا کردیئے ہیں؟ وَمَا ذَراَ لَكُمْ فِی الْارْضِ مُخْتَلِقًا الْوَالْهُ. إِنَّ فِی ذٰلِكَ لَا يَةً

وما ذراً لكم فِي الأرضِ مختلِفا الوانه. إن فِي ذَلِك لاية لِقَوْ مَ يُكَ كُرُونَ .(١٣:١٦)

اور (دیھوا) اللہ نے جو پیداوار مختلف رنگوں کی تمہارے لئے زمین میں پھیاا دی ہے، سواس میں بھی عبرت پذیر طبیعتوں کے لئے (حکمت اللی کی) بڑی ہی نشانی ہے! وَهُوَ الَّذِيْ أَنْشَاً جَنْتٍ مَّعْدُوشاتٍ وَّعَيْدَ مَعْدُوشاتٍ وَالنَّعْلَ

وَالزَّرْعِ مُغْتَلِفًا أَكُلُهُ. (١٣١٦)

اور وہ ( تحکیم وقدیر ) جس نے (طرح طرح کے ) باغ پیدا کرویے، ٹکیوں پر چڑھائے ہوئے اور بغیر چڑھائے ہوئے ، اور تھجور کے درخت اور (طرح طرح کی ) کھیتیاں جن کے دانے اور ٹھل کھانے میں مختلف ذا نقدر کھتے ہیں۔

جمادات

حيوانات اورنباتات بى پرموقو فَ نبيس، جماوات مين بھى يى قانون فطرت كام كرر باہے-وَمِنَ الْجِبَالِ جُلَدُّ بِيضٌ وَّحُمْرٌ مُّخْتَلِفٌ اَلْوَانُهَا وَ غَرَابِيبُ سُودٌ ٥ (٢٤:٣٥)

اور پہاڑوں کود کیھو! گونا گول رنگوں کے ہیں، پچھ فید ، پچھ سرخ، پچھکا لےکلوٹے!

ہر چیز کے دودوہونے کا قانون

اس قانون اختلاف کااکیگوشدہ مجھی ہے جسے قرآن نے ''ترویج'' سے تعبیر کیا ہے اور ہما ہے قانون شنیہ بھی کہہ سے تیں ۔ لینی ہر چیز کے دود وہونے یا متقابل و متماثل ہونے کا قانون ۔ کا کنات خلقت کا کوئی گوشہ بھی دیکھو! تمہیں کوئی چیز یہاں اکہری اور طاق نظر نہیں آئے گی ۔ ہر چیز میں جفت اور دود وہونے کی حقیقت کا م کر رہی ہے ، یا یوں کہا جائے کہ ہر چیز اپنا کوئی نہ کوئی شمی بھی ضرور رکھتی ہے ۔ رات کے لئے دن ہے ، صبح کے لئے شام ہے ، نرکے لئے عورت ہے ، زندگی کے لئے موت ہے کئے اور ہے ، مرد کے لئے عورت ہے ، زندگی کے لئے موت ہے کئی وَ مَن کُلُ هُنَی مُن مُن گُلُ هُنَی مُن خُلُ هُنَ اَنْ کُرُونَ ٥ (٣٩:٥١)

ومِن کلِ شیء مخلفنا روجین تعلیمه لک فرون و را این این اور اور کل این این اور این این اور اور این این اور برچز میں جوڑے پیدا کرد سیے (یعنی دودواور متقابل اشیاء پیدا کیس) تا که تم نصیحت حاصل کرد

سُبْحُنَ الَّذِي خَلَقَ الْآذُواَجَ كُلَّهَا مِمَّا يُتُنبِتُ الْآدُضُ. وَمِنْ اَتُفْسِهُمْ وَمِنْ الْآدُضُ. وَمِنْ اَتُفْسِهُمْ وَمِمَّالَا يَعْلَمُونَ ٥(٣١:٣١)

پاکی اور بزرگی ہےاس ذات کے لیے جس نے زمین کی پیداوار میں اور انسان میں

اوران تمام څلو قات میں جن کا انسان کولم نہیں ، دود واور متقابل چیزیں پیدا کیں!

مرداورعورت

یمی قانون فطرت ہے جس نے انسان کو دو مختلف جنسوں بیعنی مرداور عورت میں تقسیم کر دیا اور پھران میں نقسیم کر دیا در پھران میں فعل وانفعال اور جذب وانجذاب کے پچھالیے وجدانی احساسات و دیعت کر دیئے کہ ہرجنس دو دسری جنس سے ملنے کی قدرتی طلب رکھتی ہے اور دونوں کے ملنے سے از دواجی زندگی کی ایک کامل معیشت پیدا ہوجاتی ہے۔

فَاطِرُ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِّنُ اَنْفُسِكُمْ اَنْوَاجًا وَمِنَ الْنُفَسِكُمُ اَنْوَاجًا وَمِنَ الْاَنْعَامَ اَنُوَاجًا. (١١:٣٢)

وہ آسانوں اور زمین کا بنانے والا! اس نے تمہارے لئے تمہاری ہی جنس میں سے جوڑے بناد سے (بعین مرد کے لئے عورت اور عورت کے لئے مرد ) اس طرح چار پایوں میں بھی جوڑے پیدا کرد ہے۔

قر آن کہتا ہے: یہاں لئے ہے تا کہ محبت اور سکون ہواور دوہستیوں کی باہمی رفاقت اور اشتر اک سے زندگی کی مختیں اور شقتیں ہل اور گوارا ہو جا کیں ۔

> وَمِنْ الْيَتِهَ اَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ اَنْفُسِكُمْ اَزُوَاجًا لِتَسْكُنُوْآ اِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً. اِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يُتِ لِقَوْمٍ يَّتَفَكَّرُونَ0 (٣:٣٠)

اور (دیکھو!) اس کی (رحمت کی) نشانیوں میں سے ایک نشانی ہیہ ہے کہ اس نے تہمارے لئے تم ہی میں سے جوڑے بیدا کر دیے (بیغی مرد کے لئے عورت اور عورت کے لئے مرد) تا کہ اس کی دجہ سے تہمیں سکون حاصل ہو۔ اور (پھراس کی بیہ کار فر مائی دیکھو کہ ) تمہارے درمیان (بیغی مرداور عورت کے درمیان) محبت اور رحمت کا جذبہ بیدا کر دیا۔ بلاشبدان لوگوں کے لئے جوغور وفکر کرنے والے ہیں، اس میں (حکمت اللی کی) بری ہی نشانیاں ہیں۔

نسب اورصهر

پھرای از دواجی زندگی سے توالد و تناسل کا ایک ایساسلسلہ قائم ہوگیا ہے کہ ہروجود پیدا ہوتا ہے اور ہر وجود پیدا کرتا ہے۔ ایک طرف وہ نسب کا رشتہ رکھتا ہے جو اسے بچپلول سے جو رُتا ہے، دوسری طرف صبر یعنی دامادی کا رشتہ رکھتا ہے جو اسے آگے آنے والوں سے مر بوط کر دیتا ہے۔ نتیجہ یہ ہے کہ ہر وجود کی فر دیت ایک وسیح داکر سے کی کثر ت میں پھیل گئی ہے اور رشتوں قرابتوں کا ایساوسی حلقہ پیدا ہوگیا ہے جس کی ہرکڑی دوسری کڑی کے ساتھ مر بوط ہے۔ وُھو الّذِی خَلَق مِنَ الْمَاءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصِهُرًا. (۵۳:۲۵) اور وہی (حکیم وقد یہ) ہے جس نے پانی سے (یعنی نظفہ ہے) انسان کو پیدا کیا۔ بھر (اسی رشتہ پیدائش کے ذریعہ) اسے نسب اور صہر کا رشتہ رکھنے والا بنا دیا!

صلدحى اورخانداني حلقه كي تشكيل

اور پھر دیھوااس نسب اور صبر کے دشتے ہے سطر ح خاندان اور تعیلے کا نظام قائم ہوگیا ہے اور س عجیب وغریب طریقے سے صلد رحی بعنی قرابت داری کی گیرائیاں ایک وجود کو دوسرے وجود ہے جوڑتیں اور معاشرتی زندگی کی باہمی الفتوں اور معاونتوں کے لئے محرک ہوتی ہیں۔ دراصل انسان کی اجما ٹی زندگی کا سارا کا رخانیا سلد رحی کے سردشتہ نے قائم کر رکھا ہے۔ یَا یُنْهُ النّاسُ النّافُ النّاسُ اللّهُ عَلَقَکُمهُ مِنْ تَفْسِ وَاجِلَةٌ وَ خَلَقَ مِنْهُ اللّهُ عَلَقَ مِنْهُ اللّهِ عَلَقَ مِنْهُ وَاجْعَلَةٌ وَ خَلَقَ مِنْهُ اللّهُ عَلَق مِنْهُ وَاللّهُ عَلَق مَنْهُ وَاجْعَلُو اللّهُ اللّهُ عَلَق مَنْهُ وَاجْعَلُو اللّهُ اللّهُ عَلَق مَنْهُ مُنْ وَاجْعَا وَابْدَى اللّهُ عَلَق مَنْهُ مُنْ مَنْهُ مِنْ مَنْهُ وَاجْعَالُو اللّهُ عَلَق مَنْهُ مَنْ وَاجْعَالُو اللّهُ عَلَق مَنْهُ مَا وَاجْدَا اللّهُ اللّهُ عَلَق مَنْهُ مُنْ وَاجْدَا اللّهُ اللّهُ عَلَق مَنْهُ مُنْهُ مِنْهُ وَاجْدَا اللّهُ اللّهُ عَلَق مَنْهُ مِنْهُ وَاجْدَا وَاجْدَا اللّهُ عَلَق مَنْهُ مُنْهُ وَاجْدَا اللّهُ عَلَق مِنْهُ اللّهُ عَلَق مَنْهُ مِنْ مَنْهُ وَاجْدَا اللّهُ عَلَق مَنْهُ مَانَ مَنْهُ مِنْ وَاجْدَا اللّهُ عَلَق مَنْهُ مِنْهُ مِنْ اللّهُ عَلَق مَنْهُ مِنْ وَاجْدَا وَاجْدُوا وَاجْدُوا وَاجْدُوا وَاجْدُوا وَاجْد

ایک بڑے خاندان اور قبیلے کی صورت پیدا کرلی) پس اللہ کی نافر مانی سے بچوجس کے نام پر باہم دگر (مہر وشفقت کا) سوال کرتے ہو، اور صلدرحی کے توڑنے سے بھی بچو (جس کے نام پر باہم دگر ایک دوسرے سے چشم داشت اعانت رکھتے ہو) بلاشبہ اللہ تمہارائگرال حال ہے

وَاللّٰهُ جَعَلَ لَكُدُ مِّنَ اَنْفُسِكُمْ اَنْوَاجًا وَجَعَلَ لَكُدُ مِّنْ اَزْوَا جَكُمْ بَنِيْنَ وَحَفَلَةً 0 (٢:١٢)

اور (دیکھو!) یہ اللہ ہے جس نے تمہاری ہی جنس سے تمہارے لئے جوڑا بنادیا ( یعنی مرد کے لئے عورت اور عورت کے لئے مرد ) پھرتمہارے باہمی از دواج سے بیٹوں اور یوتوں کا سلسلہ قائم کردیا۔

# ايام حيات كاتغيروتنوع

اسی طرح ایام حیات کے تغیر و تنوع میں بھی تسکین حیات کی ایک بہت بڑی مصلحت پوشیدہ ہے۔ ہر زندگی طفولیت ، شباب ، جوانی ، کہولت اور بڑھاپے کی مختلف منزلوں سے گزرتی ہے اور ہرمنزل اپنے نئے نئے احساسات اورنی نئی مشغولیتیں اورنی نئی کاوشیں رکھتی ہے۔ نتیجہ یہ ہے کہ ہماری زندگی عالم ہستی کی ایک دل چسپ مسافرت بن گئی۔ ایک منزل کی کیفیتوں سے ابھی جی سیر نہیں ہو چکتا کہ دوسری منزل نمودار ہو جاتی ہے اور اس طرح عرصه حیات کی طوالت محسوس ہی نہیں ہوتی۔

هُوَالَّذِي خَلَقَكُم مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ اللهِ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوخًا. اللهُ ال

وہ (پروردگار) جس نے تہارا وجود مٹی سے پیدا کیا، پھر نطفہ سے، پھر علقہ سے (پین جو نک کی شکل کی ایک چیز سے) پھراییا ہوتا ہے کہتم طفولیت کی حالت میں مال کے شکم سے نکلتے ہو۔ پھر بڑے ہوتے ہواور سن تمیز تک پہنچتے ہو۔ اس کے بعد

تمہارا جینااس لئے ہوتا ہے تا کہ بڑھا ہے کی منزل تک پہنچو۔ پھرتم میں ہے کوئی تو ان منزلوں سے پہلے ہی مرجاتا ہے (اور کوئی جھوڑ دیا جاتا ہے) تا کہائے مقررہ وفت تك زندگى بسر كر لے اور تا كهم مجھوا اللہ

زينت وتفاخر، مال ومتاع ،آل واولا د

ای طرح طرح طرح کی خواہشیں اور جذیے زینت وتفاخر کے ولو لے ، مال ومتاع کی محبت،آل اولا دی دل بستگیاں زندگی کی ولچیسی اورانہاک کے لئے پیدا کردی گئی ہیں۔ زُيْنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَآءِ وَالْبَنِيْنَ وَالْقَنَاطِيْرِ الْمُقَنْطَرَةِ مِنَ اللَّهَبِ وَ الْفِضَّةِ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَنْعَامِ وَالْحَرْثِ \* ذَٰلِكَ مَتَاكُمُ الْحَيْوَةِ الذُّنْيَا وَاللَّهُ عِنْدَاهُ حُسُنُ أَلْهَا بِ٥ (١٣:٣)

انسان کے لئے مردوعورت کے تعلق میں ، اولا دمیں ، عیاندی سونے کے اندوختوں میں، چنے ہوئے گھوڑوں میں،مویشیوں میں ادر کھیتی باڑی میں دل بستگی پیدا کردی گئ ہے اور بہ جو کھی ہے د نیوی زندگی کی بونجی ہے، بہتر مھکا نا تواللہ بی کے پاس ہے۔

اختلاف معيشت اورتزاحم حيات

ای طرح معیشت کا ختلاف اوراس کی جیہ ہے مختلف در جوں اور حالتوں کا پیدا ہو جانا بھی انہاک حیات کا ایک بہت بڑامحرک ہے، کیونکہ اس کی وجہ سے زندگی میں مزاحمت اور مسابقت کی حالت پیدا ہوگئ ہے اور اس میں لگے رہنے سے زندگی کی مشقتوا کا جھیلنا آسان ہو گیا ہے، بلکہ یہی مشقتیں سرتا سرراحت وسرور کا سامان بن گئی ہیں۔

وَهُوَ الَّذِي ُ جَعَلَكُمْ خَلَيْفَ الْاَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْض دَرَجْتٍ لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا التُّكُمُ \* إِنَّ رَبَّكَ سَرِيْعُ

الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ٥ (٢:٢١)

اور بیای (حکیم وقدری) کی کارفرمائی ہے اس نے تہہیں زمین میں (پچھلوں) کا

جانشین بنایااورتم میں سے بعض کوبعض پر درجوں میں فوقیت دے دی، تا کہ جو کچھ ختی بنایااورتم میں سے بعض کوبعض پر درجوں میں فوقیت دے دی، تا کہ جو کچھ ختی میں تمہارے عمل کی آزمائش کر ہے۔ بلاشبہ تمہارا پر وردگار (پاداش عمل کی) سزاد سے میں تیز ہے ( یعنی اس کا قانون مکافات نتائج عمل میں ست رفتار نہیں ) کیکن ساتھ ہی بخش دینے والا، رحمت رکھنے والا بھی ہے! میں میں اور حمت بر صال فضل ورحمت

چنانچہ بی وجہ ہے کہ جس طرح قرآن نے رہو بیت کے اعمال ومظاہر سے استدلال کیا ہے، ای طرح وہ رحمت کے آثار وحقائق سے بھی جا بجا استدلال کرتا ہے۔ اور بربان رہو بیت کی طرح بربان فضل ورحمت بھی اس کی دعوت وارشاد کا ایک عام اسلوب خطاب ہے۔ وہ کہتا ہے: کا نئات فلقت کی ہرشے میں ایک مقررہ نظام کے ساتھ رحمت وفضل کے مظاہر کا موجود ہونا قدرتی طور پر انسان کو یقین ولادیتا ہے کہ ایک رحمت رکھنے وہ لی ہستی کی کار فرمائیاں یہاں کا م کر دہی ہیں، کیونکہ ممکن نہیں فضل ورحمت کی سے پوری کا نئات موجود ہو اور فضل ورحمت کی سے پوری کا نئات موجود ہو فاضل ورحمت کا ہوئی زندہ ارادہ موجود نہ ہو۔ چنانچہ وہ تما م مقامات جن میں کا نئات فلقت کے افادہ و فیضان ، زینت و جمال ، موز ونیت واعتدال ، تسویہ وقوام اور تحمیل وا تقان کا ذکر کیا گیا ہے ، دراصل اسی استدلال بربنی ہیں۔

وَالْهُكُمُ اِللَّهُ وَاحِلًا لَآ اِللَّهَ اِلَّا هُوَ الرَّحَمٰنُ الرَّحِيْمُ ٥ اِنَّ فِي خَلْقِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ خَلْقِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ خَلْقِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنْ مَاءٍ فَاحْيَا بِهِ الْاَرْضَ بَعْنَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيْهَا اللَّهُ مَنْ مُنْ مِنْ مَاءٍ فَاحْيَا بِهِ الْاَرْضَ بَعْنَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيْهَا مِنْ كُلِّ دَابَيْةٍ وَ تَصُرِيْفِ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخِّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْاَرْضِ لَا يُتِ لِقُوْم يَعْقِلُونَ ٥ (١٩٢١/١٢١٢)

اور (ویکھو!) تبہارا معبود وہی ایک معبود ہے، کوئی معبود نہیں گر اس کی ایک ذات، رحمت کی بخشایشوں سے ہمیشہ فیض یاب کرنے والی! بلاشبہ آسانوں اور زمین کے بیدا کرنے میں اور رات دن کے ایک کے بعد ایک آتے رہے میں اور ستنی میں جوانسان کی کاربر آربوں کے لئے سمندر میں چلتی ہے، اور بارش میں بھی ہے، اور بارش میں جے اللہ آسان سے برسا تا ہے اور اس ( کی آب پاشی ) سے زمین مرنے کے بعد پھر جی اُشتی ہے اور اس بات میں کہ ہرقتم کے جانور زمین میں پھیلا دیتے ہیں نیز ہواؤں کے ( مختلف جانب ) پھیر نے میں اور باولوں میں جو آسان اور زمین کے ورمیان ( اپنی مقررہ جگہ کے اندر ) بند ھے رکے ہیں، عقل رکھنے والوں کے لئے ورمیان ( اپنی مقررہ جگہ کے اندر ) بند ھے رکے ہیں، عقل رکھنے والوں کے لئے ( اللہ کی شین اور اس کے قوانمین فضل ورحمت کی ) بڑی ہی فشانیاں ہیں!

اسی طرح ان مقامات کا مطالعہ کرو جہاں خصوصیت کے ساتھ جمال فطرت سے استدلال کیا ہے۔

اَفَلَهُ يَنْظُرُوْاَ إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُ مُ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَ نَيَنْهَا وَمَا لَهَا مِنْ فَرُوْجِ ٥ وَالْأَرْضَ مَلَ دُنْهَا وَالْقَيْنَا فِيْهَا رَوَاسِي وَا اَنْبَتْنَا فِيْهَا مِنْ فَرُوْجِ ٥ وَالْأَرْضَ مَلَ دُنْهَا وَالْقَيْنَا فِيْهَا رَوَاسِي وَا اَنْبَتْنَا فِيْهَا مِنْ كُلُ ذَوْجٍ اَ بَهِيْجِ ٥ تَبْصِرَةً وَ ذِكْرِى لِكُلْ عَبْلِي مَٰنِيْبِ ٥ (١:٥٠ ٨) كُلِ ذَوْجِ اللهِيْجِ ٥ تَبْصِرَةً وَ ذِكْرِى لِكُلْ عَبْلِي مَٰنِيْبِ ٥ (١:٥٠ ٨) كَلَ مُنْ اللهُ ا

وَلَقَالُ جَعَلْنَا فِی السَّمَاءِ بُرُوجُا وَ نَیَنَهَا لِلنَظِرِیْنَ ٥ (١٢:١٥) اور (دیکھو!) ہم نے آسان میں (ستارول کی گردش کے لئے ) برج بنائے اور دیکھنے والوں کے لئے ان میں خوش نمائی پیدا کردی۔

وَلَقَنُ زَيَّنًا السَّمَاءَ النُّانِيَا بِمَصَابِيْحُهُ (٥:١٤)

اور (ویکھو!) ہم نے دنیا کے آسان (لیعنی کرہ ارض کی فضا) کوستاروں کی قندیلوں

## ست خوش منظر بناديا!

وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُوِيعُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ وَ (٢:١٢) اور (ديمو!) تمهارك لئے چار پايوں كے مظرميں جب شام كے وقت چرا گاہ

واپس لاتے ہواور جب صبح لے جاتے ہو، ایک طرح کاحسن اور نظر افروزی ہے۔

### موز ونيت وتناسب

جس چیز کوہم'' جمال'' کہتے ہیں اس کی حقیقت کیا ہے؟ موز ونیت اور تناسب یہ بہی موز ونیت اور تناسب ہے جو بناؤ اورخو بی کے تمام مطاہر کی اصل ہے۔ وَٱنْهَتْنَا فِیْهَا مِنُ کُلْ شَمَیْءَ مُوزُونِ ہو (۱۹:۱۵)

اور (دیکھو!) ہم نے زمین میں ہرایک چیز موزونیت اور تناسب رکھنے والی اگائی!

### •

AR COST

اس معنی میں قرآن''تسویہ' کالفظ بھی استعال کرتا ہے''تسویہ' کے معنی یہ ہیں کہ کسی چیز کواس طرح ٹھیک ٹھیک درست کر دینا کہاس کی ہر بات خوبی ومناسبت کے ساتھ ہو۔ الَّذِی ْ خَلَقَ فَسَوٰی ٥ وَالَّذِی قَلَّدَ فَهَای ٥ (٣٠٢:٨٧)

وہ پروردگارجس نے ہر چیز پیدا کی ، پھرٹھیکٹھیک خوبی ومناسبت کے ساتھ ورست ۔ کر دی اور وہ جس نے ہر وجود کے لئے ایک انداز ہ تھبرا دیا ، پھر اس پر ( زندگی ومعیشت ) کی راہ کھول دی!

اَلَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَلَلَكَ فِي آيِّ صُوْرَةٍ مَّا شَاءَ رَكَبَكَهِ (٨٠٤-٨)

وہ پروردگارجس نے تمہیں پیدا کیا۔ پھرٹھیک ٹھیک درست کر دیا، پھر (تہبارے ظاہری وباطنی قوئل میں)اعتدال وتناسب طحوظ رکھا، پھرجیسی صورت بنانی چاہی ای کےمطابق ترکیب دے دی۔

#### اتقان

یکی حقیقت ہے جسے قرآن نے ''انقان' سے بھی تعبیر کیا ہے، یعنی کا کنات ہستی کی ہر چیز کا در تنگی واستواری کے ساتھ ہونا کہ کہیں بھی اس میں خلل ،نقصان بے ڈھنگا پن ،او پنج پنج ، ناہمواری نظر نہیں آسکتی ۔

صُنْعَ اللهِ اللَّهِ اللَّذِي ٱتَّقَنَ كُلَّ شَيْءٍ ٥ (٨٨٠٢٧)

یاللّٰدی کاریگری ہے جس نے ہر چیز درشکی واستواری کے ساتھ منائی۔

مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَٰنِ مِنُ تَفُوْتِ ۚ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلُ تَرَى مِنْ فَطُوْرِهِ ثَالَبَكَ الْبَصَرُ خَاسِنًا وَ هُوَ فُطُوْرِهِ ثُمَّد ارْجِعِ الْبَصَرَ خَاسِنًا وَ هُوَ خُطُورِهِ ثُمَّد ارْجِعِ الْبَصَرَ خَاسِنًا وَ هُوَ خَسَدٌهِ (٣٣:٣٤)

تم الرحمٰن کی بناوٹ میں (کیونکہ بیاس کی رحمت ہی کاظہور ہے) بھی کوئی اونچ نیچ نہیں ارتمٰن کی بناوٹ میں (کیونکہ بیاس کی رحمت ہی کاظہور ہے) ایک بارنہیں نہیں پاؤ گے۔ (احچھا نظر اٹھا و اوراس نمائش گاہ صنعت کا مطالعہ کرو!) ایک بارنہیں بار بار دیکھو! کیا تمہمیں کوئی دراڑ دکھائی ویتی ہے؟ تم اس طرح کیے بعد دیگر ہے دیکھتے رہو! تمہاری نگاہ اٹھے گی اور عاجز ودر ماندہ ہوکرواپس آجائے گی کیکن کوئی نفت کال سکے گی۔

''فی خَلْقِ الرَّحْمانِ '' فرمایا، یعنی بیخوبی وانقان اس لئے ہے کہ رحمت رکھنے والے ک کاریگری ہے رحمت کا مقتضی یہی تھا کہ حسن وخوبی ہوا تقان و کمال ہو ہقص ونا ہمواری نہ ہو۔

### رحمت ہےمعادیراستدلال

خداکی ہستی اور اس کی تو حید وصفات کی طرح آخرت کی زندگی پر بھی وہ رحمت سے استدلال کرتا ہے۔ اگر رحمت کا مقتضی ہے ہوا کہ دنیا میں اس خوبی و کمال کے ساتھ زندگی کا ظہور ہوتو کیوکر ہے بات باور کی جاسمتی ہے کہ دنیا کی چند روزہ زندگی کے بعد اس کا فیضان ختم ہوجائے اور خزاند رحمت میں انسان کی زندگی اور بناؤ کے لئے پچھ باتی ندر ہے؟ موجائے اُرخی قَادِدٌ عَلَی اَنْ اللّٰہَ الّٰذِی خَلَقَ السَّمُولَٰتِ وَ الْاَرْضَ قَادِدٌ عَلَی اَنْ اللّٰہَ الّٰذِی خَلَقَ السَّمُولَٰتِ وَ الْاَرْضَ قَادِدٌ عَلَی اَنْ

SEE SEE

يَّخُلُقَ مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ لَهُمُ آجَلًا لَا رَيُبَ فِيهُ ۚ فَٱبَى الظَّلِمُوْنَ اِلَّا كُفُورًا0 قُلُ لَوُ ٱلْتُمُ تَمْلِكُونَ خَزَائِنَ رَحْمَةٍ رَبِّيَ إِذًا لَامْسَكُتُمْ خَشَيَةَ الْإِنْفَاقِ ﴿ (١٠٩هـ-١٠)

کیاان لوگوں نے بھی اس بات پر غور نہیں کیا کہ اللہ جس نے آسان وزیمن پیدا کئے ہیں، یقینا اس بات سے عاجز نہیں ہوسکتا کہ ان جیسے (آدمی دوبارہ) پیدا کر دے۔اور یہ کہ ان کے لئے اس نے ایک مقررہ دوقت تھہ ادیا ہے جس میں کی طرح کا شک وشر نہیں؟ (افسوس ان کی شقادت بر!) اس پر بھی ان ظالموں نے اپنے کوئی راہ پسند نہ کی محرحقیقت ہے! تکار کرنے کی! (ایے پغیمر! ان ہے) کہدو۔ اگر میرے پروردگار کی رحمت کے خزانے تمہارے کھنے میں ہوتے تو اس حالت اگر میرے پروردگار کی رحمت کے خزانے تمہارے کھنے میں ہوتے تو اس حالت میں یقینا تم خرج ہوجانے کے ڈر سے ہاتھ روے رکھتے۔ (لیکن یہ اللہ ہے جس میں یقینا تم خرج ہوجانے کے ڈر سے ہاتھ روے رکھتے۔ (لیکن یہ اللہ ہے جس میں یقینا تم خرج ہوجانے کے ڈر سے ہاتھ روے رکھتے۔ (لیکن یہ اللہ ہے جس میں یقینا تم خرج ہوجانے کے ڈر سے ہاتھ روے رکھتے۔ (لیکن یہ اللہ ہے جس

رحمت سے وحی وتنزیل کی ضرورت پراستدلال

اسی طرح وہ رحمت سے وتی و تنزیل کی ضرورت پر بھی استدلال کر ناہے۔وہ کہنا ہے جو رحمت کارخانہ ہستی کے ہر گوشے میں افادہ و فیضان کا سرچشمہ ہے، کیونکر ممکن تھا کہ انسان کی معنوی ہدایت کے لئے اس کے پاس کوئی فیضان نہ ہوتا۔ اور وہ انسان کونقصان و ہلاکت کے لئے چھوڑ ویتی ؟ اگرتم دس گوشوں میں فیضان رحمت محسوں کرر ہے ہوتو کوئی وجہ نہیں کہ گیار تھویں گوشے میں اس سے انکار کر دو۔ یہی وجہ ہے کہ اس نے چا بجانز ول وی ، ترسیل کتب اور بعثت انبیاء کورحمت سے تعبیر کیا ہے۔

وَلَئِنْ شِفْنَا لَنَذُهَبَنَّ بِالَّذِي اَوْحَيْنَا إلَيْكَ ثُمَّ لَا تَجِدُ لَكَ بِهِ عَلَيْنَا وَكِيْنَا إلَيْكَ ثُمَّ لَا تَجِدُ لَكَ بِهِ عَلَيْنَا وَكِيْلًا إِلَّا رَحْمَةً مِّنْ رَبِّكَ إِنَّ فَضْلَهُ كَانَ عَلَيْكَ كَبِيرًا ٥ وَكِيْلًا إِلَّا مَكِمِيكًا عَلَيْكًا كَبِيرًا ٥ (٨٢:١٨-٨٨)

اور (اے پیغیبر)اگرہم چاہیں تو جو کچھتم پر دحی کے ذریعے بھیجا گیا ہے اسے اٹھالے

(پیقر آن) عزیز ورحیم کی طرف سے نازل کیا گیا ہے، تا کدان لوگوں کوجن کے آباؤ اجداد (کسی پیغیبر کی زبانی) متنبہ نہیں کئے گئے ہیں اور اس لئے غفلت میں پڑے ہوئے ہیں ہتم متنبہ کرو۔

تورات وانجيل اورقر آن كي نسبت جابجاتصريح كى كدان كانزول 'رحت' ب: وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسِلَى إِمَامًا وَرَحْمَةً ط (١١-١٤)

اوراس سے پہلے (یعنی قرآن سے پہلے) موٹی کی کتاب (امت کے لئے) پیشوا ادراس سے بہلے (یعنی قرآن سے پہلے) موٹی کی کتاب (امت کے لئے) پیشوا

يَّا يُهَا النَّاسُ قَلُ جَاءَ تُكُمُ مَّوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمُ وَشِفَاءٌ لِّمَا فِي الصُّلُورِ وَهُلَّا اللَّهِ وَبِرَحُمَتِهِ فَبِلَاكَ وَهُلَّا اللَّهِ وَبِرَحُمَتِهِ فَبِلَاكَ فَلُلِكَ وَهُلَّا اللَّهِ وَبِرَحُمَتِهِ فَبِلَاكَ فَلَيْفُرُونُ (١٠٠٥-٥٨)

یہ ( قر آن )لوگوں کے لئے واضح دلیلوں کی روشنی ہے اور ہدایت ورحمت ہے یقین رکھنے والوں کے لئے۔

آوَلَمْ يَكْفِهِمُ آنَا آنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتْلَىٰ عَلَيْهِمُ اِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَرَحْمَةً وَ ذِكْرِي لِقَوْم يُومِنُونَ۞ (٥١:٢٩)

کیاان لوگوں کے لئے میڈنٹانی کافی نہیں کہ ہم نے تم پر کتاب نازل کی ہے جوانہیں (برابر) سنائی جارہی ہے؟ جولوگ یفین رکھنے والے ہیں، بلاشبدان کے لئے اس (نشانی) میں سرتاسر رحمت اور فہم وبصیرت ہے۔

چنانچاسى بناء پراس نے داعى اسلام كظهور كوبھى فيضان رحمت سے تعبير كيا ہے: وَمَا أَرْسَلُنكَ الَّا رَحْمَةً لَلْعَلَمِينَ ٥ (١٠٤٠٢)

(اے پیغمبر!) ہم نے تمہیں نہیں بھیجا ہے گراس کئے کہ تمام جہان کے لئے ہماری رحمت کاظہور ہے!

انسانی اعمال کے معنوی قوانین پر 'رحمت' سے استدلال اور بقاءانفع

اسی طرح وہ ''رحت'' کے مادی مظاہر سے انسانی اعمال کے معنوی قوانین پر بھی استدلال کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے جس''رحمت'' کا مقتضی سیہوا کہ دنیا میں' بقاءانفع'' کا قانون نافذ ہے، یعنی وہی چیز باتی رہتی ہے جو نافع ہوتی ہے، کیونکرممکن تھا کہ وہ انسانی اعمال کی طرف سے عافل ہوجاتی اور نافع اور غیر نافع اعمال میں امتیاز نہ کرتی ؟ پس مادیات کی طرح معنویات میں بھی یہ قانون نافذ ہے اور ٹھیک ٹھیک اسی طرح اپنے احکام ونتا کی کرکھتا ہے جس طرح مادیات میں تم دیکھ رہے ہو۔

حق اور باطل

اس سلسلہ میں وہ دولفظ استعال کرتا ہے''حق''اور''باطل'' سورہ رعد میں جہاں قانون''بقاء انفع'' کا ذکر کیا ہے وہاں ریبھی کہہ دیا ہے کہ اس بیان سے مقصود''حق'' اور''باطل'' کی حقیقت واضح کرنی ہے۔

كَالَكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْعَقَّ وَالْبَاطِلَ0(١٤:١٢) اسى طرح الله (حق ، أور ( باطل ) كى ايك مثال بيان كرتا ہے-ساتھ ہی مزید تصریح کردی

فَأَمَّا الزَّبَلُ فَيَلُهَبُ جُفَاَّةً وَآمًّا مَا يَنْفَعِ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الْآرْضِ كَنَالِكَ يَضُرِبُ اللَّهُ الْآمُقَالَ ٥ لِلَّذِينَ اسْتَجَالُوا لِرَبُّهِمُ الْحُسْنَى وَالَّذِينِ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَهُ لَوْ أَنَّ لَهُمْ مَّافِي الْآرْض جَمِيْعًا وَّمِثْلَهُ مَعَهُ لَافُتَكَوُا بِهِ ٱوْلَيْكَ

لَهُم سُوءُ الْحَسَابِ٥ (١٨-١٤)

پس ( دیکھو! )میل کچیل نے جوجھا گ اٹھتا ہے وہ رائیگاں جاتا ہے، کیونکہ اس میں انسان کے لئے نفع نہ تھا، کین جس چیز میں انسان کے لئے نفع ہے دوز مین میں باقی رہ جاتی ہے۔اس طرح الله (اینے قوانین عمل کی)مثالیں دیتا ہے۔جن لوگوں نے ا بنے پروردگار کا حکم قبول کیا،ان کے لئے خوبی دہمتری ہےاور جن لوگول نے قبول نہ کیا، ان کے لئے (اپنے اعمال بدکا) سختی کے ساتھ حساب دینا ہے اور اگر ان لوگوں کے قبضے میں وہ سب کچھ ہوجوز مین میں ہے اور اتنا ہی اس پر اور بڑھادیں اور بدلے میں دے کے ( نتائج عمل سے ) بچنا جا ہیں (جب بھی نہ فی سکیں گے ) عربي مين "حق" كاخاصة بوت اورقيام ہے، يعنى جوبات ثابت بعد، امل بو، انمك بو، اے حق کہیں گے۔'' باطل''ٹھیک ٹھیک اس کی نقیض ہے۔ایسی چیز جس میں ثبات وقیام نہ ہو بل جانے والی ،مث جانے والی ، باقی ندر ہنے والی ۔ چنا نچیخو وقر آن میں جا بجا ہے۔ لِيُحِقَّ الْحَقَّ وَيُبطِلَ الْبَاطِلَ (٨:٨)

قانون' قضاء بالحق''

وہ کہتا ہے جس طرح تم مادیات میں دیکھتے ہو کہ فطرت چھانٹتی رہتی ہے، جو چیز نافع ہوتی ہے باتی رکھتی ہے، جونا فعنہیں ہوتی اسے محوکرویتی ہے، ٹھیک ٹھیک ایسا ہی ممل معنویات میں ر بھی جاری ہے۔ جوممل حق ہوگا قائم اور ثابت رہے گا، جو باطل ہوگامٹ جائے گا اور جب مجھی حق اور باطل متقابل ہوں گے تو بقاء حق کے لئے ہوگی نہ کہ باطل کے لئے۔وہ اسے ''قضاء بالحق'' سے تعبیر کرتا ہے، یعنی فطرت کافیصلہ حق جو باطل کے لئے نہیں ہوسکتا۔ فَاِذَا جَآءَ اُمُواللّٰهِ قُضِی بِالْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُهْبِطِلُونَ (۱۸:۸۰) فیر جب وہ دفت آگیا کہ تھم الٰہی صادر ہوتو (خدا کا) فیصلہ حق تا فذہوگیا اور اس وفت ان لوگوں کے لئے جو برسر باطل تھے تابی ہوئی!

اس نے اس حقیقت کی تعبیر کے لئے ''حق''اور' باطل'' کالفظ اختیار کر کے بحر دتعبیر ہی سے حقیقت کی نوعیت واضح کردی، کیونکہ حق اسی چیز کو کہتے ہیں جو ثابت وقائم ہواور باطل کے معنی ہی ہیں ہیں کہ مث جانا ، قائم وباقی نہ رہنا ۔ پس جب وہ کی بات کے لئے کہتا ہے کہ یہ ''حق'' ہے تو بیصرف دعوی ہی نہیں ہوتا بلکہ دعوے کے ساتھ اس کے جانچنے کا ایک معیار بھی پیش کردیتا ہے ۔ بیہ بات حق ہے ، یعنی بیہ ملنے والی ، نہ منتے والی بات ہے ۔ بیہ باطل ہے، پیش کردیتا ہے ۔ بیہ باحل ہوگا سی المحل ہونا کسی نگاہ لیعنی نہلک سینے والی ہمٹ جانے والی بات ہے ۔ پس جو بات اٹل ہوگا اس کا امل ہونا کسی نگاہ سے پوشیدہ نہیں رہ سکتا ۔ جو بات مٹ جانے والی ہاس کا مُنا ہرآ کھد کیھے لے گی !

الله كى صفت بھى" الحق" ہے

چڑائیدوہ اللہ کی نسبت بھی'' الحق کی صفت استعال کرتا ہے، کیونکہ اس کی ہستی سے بڑھ کراورکون سی حقیقت ہے جو ثابت اوراثل ہوسکتی ہے؟

فَنَا لَكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ الْحَقُّ (٣٢:١٠)

پس به ہالله تمهارا پروردگار' الحق'

فَتَعَلَى اللهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ (١١٣:٢٠)

يس كيا بى بلند درجه بالله كا، الملك (يعني فرمان روا) الحق (يعني ثابت)

وجی و تنزیل بھی''الحق''ہے

وحی و تنزیل کوبھی وہ''الحق کہتا ہے، کیونکہ وہ دنیا کی ایک قائم وثابت حقیقت ہے جن رقو توں نے اسے مٹانا چاہا تھاوہ مٹ گئیں جتی کہ آج ان کانام ونشان بھی باقی نہیں لیکن <sub>ک</sub> وحی و تنزیل کی حقیقت ہمیشہ قائم رہی اور آج کک قائم ہے۔

قُلْ يَا يَّهَا النَّاسُ قَلْ جَاءَ كُمُ الْحَقُّ مِنْ دَيِّكُم فَمَنِ الْمُعَلَّى مِنْ دَيِّكُم فَمَنِ الْمُتَلَى فَإِنَّهَا يُضِلُّ عَلَيْهَا الْمُتَلَى فَإِنَّهَا يُضِلُّ عَلَيْهَا وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّهَا يُضِلُّ عَلَيْهَا وَمَا آنَا عَلَيْكُمْ بِوَكِيْلِ٥ وَاتَّبِعُ مَا يُوخَى النَّكَ وَاسْبِرُ حَتَّى يَعْكُمُ اللَّهُ وَهُو خَيْرُ الْحَكِمِينَ ٥ (١٠٨-١٠٩)

(اے پیغیر الوگوں ہے) کہدو کہ اے افر اونسل انسانی ابلاشبہ تمہار ہے پروردگار کی طرف ہے وہ چیز تمہار ہے لئے آگئی جو'' حق'' ہے پس اب جس کسی نے سیدھی راہ اختیار کی تو پیر است روی اس کی محلائی کے لئے ہے، اور جس نے محرابی اختیار کی اس کی محرابی کا نقصان بھی اسی کے لئے ہے اور (میرا کام تو صرف راہ حق دکھا دینا ہے) میں تم پرتگہان مقرر نہیں کیا گیا ہوں (کہتم کو پکڑ کے زیرد تی راہ پرلگا دوں) اور (اے پیغیر!) جو پھھتم پر وحی کی گئی ہے اس کے مطابق چلوا ور صبر کرویہاں تک کے اللہ فیصلہ کرد ہے، اور وہ فیصلہ کرنے والوں میں بہتر فیصلہ کرنے والا ہے۔

وَبِالْحَقِّ اَنْزَلْنُهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ (١٠٥:١٥) اور (اے پینجبر!)ہماری طرف ہے اس کا ( یعنی قر آن کا) نازل ہونا حق ہے

اوروہ حق ہی کے ساتھ نازل بھی ہواہے۔

قرآن کی اصطلاح میں''الحق''

ای طرح جب وہ علامت تعریف کے ساتھ کی بات کو'' الحق'' کہتا ہے تواس سے بھی مقصود یہی حقیقت ہوتی ہے اوراس لئے وہ اکثر عالتوں میں صرف' الحق'' کہہ کر خاموش ہو جاتا ہے۔ اس سے زیادہ پھھ کہنا ضروری نہیں سمجھتا ، کیونکہ اگر فطرت کا نئات کا بیقا نون ہے کہوہ خق وہ تا ہے۔ اس کے نزاع میں 'حق'' بی کو باقی رکھتی ہے تو کسی بات کے امر حق ہونے کے لئے صرف اتنا ہی کہد دینا کافی ہے کہوہ 'حق'' ہے ، یعنی باقی وقائم رہنے والی حقیقت ہے۔ اس کا بقاء وقیا م خود ہی ایل حقیقت کا اعلان کردے گا۔

#### نزاع حق وبإطل

یہ جو قرآن جا بجاحق اور باطل کے نزاع کا ذکر کرتا ہے اور پھر بطور اصل اور قاعدہ کے اس پر زور دیتا ہے کہ کامیا بی حق کے لئے ہے اور ہزیمت وخسران باطل کے لئے تو یہ تمام مقامات بھی اسی قانون' قضاء بالحق'' کی تصریحات میں اور اسی حقیقت کی روثنی میں ان کا مطالعہ کرنا چاہئے۔

بَلُ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَلُ مَغُهُ فَاِذَا هُوَ زَاهِقٌ (١٨:٢١) اور ہمارا قانون یہ ہے کہ تن باطل سے نکرا تا ہے اور اسے پاش پاش کر دیتا ہے اور احیا نک ایہ اہوتا ہے کہ وہ نابود ہوگیا!

وَقُلْ جَاءَ الْعَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ أَنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقًا (١١١٨) اور كهدوت مودار موليا اور باطل نابود موااوريقينا باطل نابودى مونے والاتھا۔

#### اللدكى شهادت

اور پھرت وصداقت کے لئے بھی اللّٰدی وہ شہادت ہے جوابی مقررہ وقت پرظام ہوتی ہے اور بتادی ہے کدی سے کے ساتھ تھااور باطل کا کون پرستار تھا۔ یعن ' قضاء بالحق' کا قانون حق کو ثابت وقائم رکھ کراوراس کے حریف کو کو ومثلاثی کرے تفیقت حال کا اعلان کردیتا ہے۔ قُلُ کھی بِاللّٰٰہِ بَیْنِی وَبَیْنَکُمْ شَهِیْدًا یَعْلَمُ مَافِی السَّمُوٰتِ وَالْدَرْض وَالَّذِیْنَ اَمَنُوا بالْبَاطِل وَ گَفَرُوا باللّٰہِ اُولِیْکَ هُمُ

(ان لوگوں سے) کہدو: اب کسی اوررد وکدی ضرورت نہیں، میر ف اور تہارے در میان اللہ کی گواہی بس کرتی ہے۔ آسان وزبین میں جو پچھ ہے سب اس علم میں ہے۔ پس جولوگ حق کی جگہ باطل پر ایمان لائے ہیں اور اللہ کی صدافت کے مشکر ہیں قویقیناوہ کی ہیں جو تاہ ہونے والے ہیں!

الْخُسدُ وُنَ ٥ (٥٢:٢٩)

آیک دوسرے موقع پر فیصلہ امر کے لئے اسے سب سے بردی شہادت قرار دیا ہے: قُلُ آئی شَنی یَو اَکْبَرُ شَهَا دَقَا قُلِ اللّٰهُ شَهِیْلٌ بَیْنِی وَ بَیْنَکُمْ (۱۹:۲) پوچھوا کون می بات سب سے بری گواہی ہے؟ (اے پیغیمر!) کہد دو۔اللّٰہ کی گواہی۔وہی میرےاور تمہارے درمیان (فیصلہ امرکے لئے) گواہی دیے والا ہے!

قضاء بالحق ماديات اورمعنويات كاعالم كيرقانون ہے

وہ کہتا ہے۔اس قانون سے تم کیوکرا نکار کر سکتے ہو جب کے زمین وآسان کا تمام کارخانہ اس کی کارفر مائیوں پر قائم ہے! اگر فطرت کا ئنات نقصان اور برائی حچھانٹی نہ رہتی اور بقاء وقیام صرف احچھائی اور خوبی ہی کے لئے نہ ہوتا تو ظاہر ہے تمام کارخانہ ہستی درہم برہم ہو جا ہے۔ جب تم جسمانیات میں اس قانون فطرت کا مشاہدہ کررہے ہوتو معنویات میں تمہیں کیوں انکارہو؟

وَلَوِاتَّيَعَ الْحَقَّ اَهُواءَ هُمْ لَفَسَاتِ السَّمُوٰتُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فَعَلَ فَعَلَ السَّمُوٰتُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فَعَلَ فَعَلَ السَّمُوٰتُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ

یسیس اورا گرحق ان کی خواہشوں کی پیروی کر ہے تو یقین کرو! پیآسان وزمین اور جوکوئی اس میں ہے، سنب درہم برہم ہوکررہ جائے!

انتظاراورتربص

قرآن میں جہاں کہیں انتظار اور تربص پر زور دیا ہے اور کہا ہے: جلدی نہ کرو، انتظار کرو، انتظار کرو، انتظار کرو، انتظار کرو، انتظار کرو، عنقریب حق و بائل کا فیصلہ ہو جائے گا۔ شلاً قُلْ فَالْنَتْظِارُ وَلَائِنْ مَعَكُمْ مِنْ الْهُنْتَظِارِيْنَ۔ (۱۰۲:۱۰) تواس سے بھی مقصود یہی حقیقت ہے۔

قضاء بالحق اورتدر يج وأمهال

نکین کیا''قضاء بالحق'' کا نتیجہ بیہ ہوتا ہے کہ ہر باطل عمل فوراً نابود ہوجائے اور ہر ممل حق فوراً فتح مند ہوجائے! قرآن کہتا ہے کنہیں ،ابیانہیں ہوسکتاً اور''رحت'' کامقصٰی یہی ہے کماییانہ ہو۔جس''رحت'' کا مقتضی ہے ہوا کہ مادیات میں' تدریج وامہال'' کا قانون نافذ کے۔ اس رحت کا مقتضی ہے ہوا کہ معنویات میں بھی تدریج وامہال کا قانون کام کررہا ہے۔ اورعالم مادیات ہویا معنویات، کا کنات ہستی کے ہر گوشے میں قانون فطرت ایک ہی ہے۔ اگر ایسا نہ ہوتا تو ممکن نہ تھا کہ دنیا میں کوئی انسانی جماعت اپنی بدعملیوں کے ساتھ مہلت حیات یا سکتی۔

وَلَوْ يُعَجِّلُ اللهُ لِلنَّاسِ الشَّرَّ اسْتِعْجَالَهُمُ بِالْغَيْرِ لَقُضِيَ النَّهِ الشَّرِّ اسْتِعْجَالَهُمُ بِالْغَيْرِ لَقُضِيَ اللَّهِ النَّالِ اللهِ النَّالِ اللهِ النَّالِ اللهِ اللهُ اللهِ الل

اور جس طرح انسان فائدے کے لئے جلد باز ہوتا ہے، اگر ای طرح اللہ انسان کو مزاد کے میں جلد باز ہوتا ہے، اگر ای طرح اللہ انسان کی لغزشوں ، خطاؤں کا بیرحال ہے کہ ) مجھی کا فیصلہ ہو چکتا اور ان کا مقررہ وقت فوراُنمودار ہوجاتا۔

#### "تاجيل"

وہ کہتا ہے: جس طرح مادیات میں ہر حالت بتدریج نشو ونمایاتی ہے اور ہر نتیجہ کے ظہور کے لئے ایک خاص مقدار ایک خاص مدت اور ایک خاص وقت مقرر کر دیا گیا ہے، ٹھیک ای طرح اعمال کے نتائج کے لئے بھی خاص مقدار واوقات کے احکام مقرر نہیں۔ اور ضروری ہے کہ ہر نتیجہ ایک خاص مدت کے بعد اور ایک خاص مقدار کی نشو ونما کے بعد ظہور میں آئے۔ مثلاً فطرت کا بیقانون ہے کہ اگر پانی آگ پر رکھا جائے گا تو وہ گرم ہو کر کھو لئے گئے گا کین پانی کے گرم ہونے اور آخر کار کھولئے کے لئے حرارت کی ایک خاص مقدار ضروری ہے اور اس کے ظہور و تھیل کے لئے ضروری ہے کہ ایک مقررہ وقت تک انظار کیا جائے۔ ایسانہیں ہوسکتا کہ تم پانی چو لیے پر رکھواوروہ فوراً کھولئے گئے۔ وہ یقینا کھولئے گئے والیا کی اس کے طرح یہاں انسانی اعمال کے نتائج بھی اپنے مقررہ اوقات ہی میں ظہور پذریہوتے ہیں۔ طرح یہاں انسانی اعمال کے نتائج بھی اپنے مقررہ اوقات ہی میں ظہور پذریہوتے ہیں۔ اور ضروری ہے کہ جب تک اعمال کے اثر ات ایک خاص مقررہ مقدار تک نہ بہنچ جا کیں،

### نتائج کے ظہور کا انتظار کیا جائے۔

اس صورت حال ہے تدرن واور ہوال کی حالت پیداہو گئی اور کمل جن اور کمل ہا طلی دونوں
کے نتائج کے ظہور کے لئے '' تاجیل'' یعنی ایک معین وقت کا تھمراؤ ضروری ہو
گیا۔ دونوں کے نتائج فوراً ظاہر نہیں ہوجا کیں گے۔ اپنی مقررہ'' اجل' بیعنی مقررہ وقت ہی
پرظاہر ہوں گے، البتہ حق کے لئے تاجیل اس لئے ہوتی ہے تاکہ اس کی فتح مند قوت نشو ونما
پائے اور باطل کے لئے اس لئے ہوتی ہے تاکہ اس کی فنا پذیر کمزوری تھیل تک پہنچ جائے۔
اس تاجیل کے لئے کوئی آیک ہی مقررہ مدت نہیں ہے۔ ہر حالت کا آیک خاصہ ہے اور ہر
گردو چیش اپنا آیک خاص مقتضی رکھتا ہے۔ ہوسکتا ہے کہ ایک خاص حالت کے لئے مقررہ مدت کی سے مقدار بہت تھوڑی ہواور ہوسکتا ہے کہ بہت زیادہ ہو۔

فَانُ تَوَكُوافَقُلُ الْذَنْتُكُمُ عَلَى سَوَآءٍ وَإِنَ اَدُرِى ٓ اَقَرِيْبُ اَمُ بَعِيْدٌ مَا تُوَكُّونُ ٥ وَانَّهُ بَعِلَمُ الْجَهْرَ مِنَ الْقُولِ وَيَعْلَمُ مَا تَكُتُمُونَ ٥ وَانْ اَدُرِى لَعَلَهُ فِتْنَةٌ لَّكُمُ وَمَتَاعٌ إِلَى حِيْنِ ٥ (١٩:٢١-١١١)

هِم الرّبِيلُوكُ روراني كرين توان سے كهدوو مِن في سبكو يكسال طور پر الرقيقت عال كى) فبرو دوى اور مين نبيل جانتا عمال بدك جس نتيج كاتم سے وعدہ كيا گيا ہے، اس كا وقت قريب ہے يا ابھى دير ہے۔ جو پجھ علائي ذبان ہے كہا جا تا ہے اور جو پچھ تا فيران كے كہا وقت قريب ہے يا ابھى دير ہے۔ جو پچھ علائي ذبان سے كہا جا تا ہے اور جو پچھ تا فيران كے كہا ديا الله علوم؟ وقت تك تم بين فائدہ الله الله كار مزيد) موقع ديا جائے الله كانت كار مزيد) موقع ديا جائے !

#### قوانين فطرت كامعياراوقات

قرآن کہتا ہے: تم اپنی اوقات شاری کے پیانے سے قوانین فطرت کی رفتا عمل کا ندازہ نداگاؤ فطرت کا دائر عمل تو اتنا وسیع ہے کہ تمہارے معیار حساب کی بڑی سے بولی مدت اس کے لئے ایک دن کی مدت سے زیادہ نہیں۔

SEE THE SEE

وَيَسْتَعْجِلُوْنَكَ بِالْعَنَابِ وَلَنْ يُخْلِفُ اللّهُ وَعْلَاهُ وَإِنَّ يَوْ مَّا عِنْلَا رَبِّكَ كَالَّفِ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُنُّوْنَ 0 وَكَايِّنْ مِّنْ قَرْيَةٍ آمْلَيْتُ لَهَا وَهِي ظَالِمَةٌ ثُعَدَّ آخَلُ تُهَا وَإِلَى الْمَصِيْرُ 0 (٢٢-٢٨-٢٨)

وهِي ظَالِمَةٌ ثُعَدَّ آخَلُ تُهَا وَإِلَى الْمَصِيْرُ 0 (٢٨-٢٤)

بي الرَّحَ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

### استعجال بالعذاب

ان آیات میں فکر انسانی کی جس گمراہی کو' استعجال بالعذاب' سے تعبیر کیا گیا ہے، وہ صرف انہیں منکرین حق کی گمراہی نہتی جوظہور اسلام کے وقت اس کی مخالفت پر کمر بستہ ہو گئے تھے، بلکہ ہر زمانے میں انسان کی ایک عالم گیر کج اندیش رہی ہے۔ وہ بسا اوقات فطرت کی اس مہلت بخش سے فائدہ اٹھانے کی جگہ شروفساد میں اور زیادہ نڈراور جری ہوجاتا ہے اور کہتا ہے: اگر فی الحقیقت حق وباطل کے لئے ان کے نتانگج وعواقب ہیں تو وہ نتانگر کہاں ہیں اور کیوں فوراً ظاہر نہیں ہوجاتے ؟ قرآن جا بجامئرین حق کا خیال نقل کرتا ہے اور کہتا ہے: اگر کا نئات بستی میں اس حقیقت اعلی کا ظہور نہ ہوتا جے'' رحمت'' کہتے ہیں تو یعینا یہ نتانگر کیا کیک اور بہ یک دفعہ ظاہر ہوجاتے اور انسان اپنی بدعملیوں کے ساتھ بھی زندگی کا سائس نہ لے سکتا لیکن یہاں سارے قانون اور حکموں سے بھی بالا تر'' رحمت' کا قانون ہے اور اس کا مقتضی یہی ہے کہتی کی طرح باطل کو بھی زندگی و معیشت کی مہلتیں قانون ہے اور اور کھی زندگی و معیشت کی مہلتیں دے اور اور جوع اور غوو درگز رکا دروازہ ہر حال میں بازر کھے۔ فطرت کا نئات میں اگر نہوتی تو یقینا وہ جزاء مل میں جلد باز ہوتی لیکن اس میں رحمت ہے، اس لئے نہ دے اور اور جوتی تو یقینا وہ جزاء مل میں جلد باز ہوتی لیکن اس میں رحمت ہے، اس لئے نہ یہ دی موتیت ہے، اس لئے نہ یہ دی میں بی ہے کہتی کی طرح باطل کو بھی رحمت ہے، اس لئے نہ یہ دی ہوتی تو یقینا وہ جزاء مل میں جلد باز ہوتی لیکن اس میں رحمت ہے، اس لئے نہ دی دور میں تو یقینا وہ جزاء مل میں جلد باز ہوتی لیکن اس میں رحمت ہے، اس لئے نہ اس کے نہ

تواس کی مہلت بخشیوں کی کوئی حدہے، نہاس کے عفود درگز رکے لئے کوئی کنارہ!

وَيَقُولُونَ مَتَى هٰلَا؛ الْوَعُلُ إِنْ كُنْتُمُ صٰدِقِينَ٥ُقُلُ عَسَى أَنْ يَكُونَ رَدِفَ لَكُمْ بَعُضُ الَّذِي تَسُتَعْجِلُونَ٥وَإِنَّ رَبَّكَ لَلُو فَضْلٍ يَكُونَ رَدِفَ لَكُمْ بَعْضُ الَّذِي تَسُتَعْجِلُونَ٥وَإِنَّ رَبَّكَ لَلُو فَضْلٍ

عَلَى النَّاسِ وَلِكِنَّ أَكْثَرَ هُمُ لَا يَشْكُرُونَ ٥ (٤١:١٤ـ٣٠) د عني من ده تا من شرك تا من الأمران كالمعلم طغلان -

اور (اے پیمبر!) ید (حقیقت فراموش) کہتے ہیں اگرتم (نتائج ظلم وطفیان سے ڈرانے میں) سے ہوتو وہ بات کب ہونے والی ہے (اور کیوں نہیں ہو چکتی؟)ان

ورائے یں) ہے ہو وو وہ بات بوتے دان ہے را رویدی میں معنی اس کا ہے کہدو ( گھراؤنہیں) جس بات کے لئے تم جلدی مجارہے ہو،عجب نہیں اس کا

سے ہدوور سراویں) من بات سے استعمار کی ہے ہے۔ ایک حصد بالکل قریب آگیا ہو۔ (اے پیغیر!) تمہارا پروردگارانسان کے لئے بڑا

ہی فضل رکھنے والا ہے ( کہ ہر حال میں اصلاح وتلافی کی مہلت دیتا ہے ) کیکن

ان می رائے و ماہ ہو میں براہی ہیں کہ اس کے فضل ورحمت سے فائدہ (افسوس انسان کی غفلت پرا بیش تر ایسے ہیں کہ اس کے فضل ورحمت سے فائدہ

اٹھانے کی جگہاں کی ناشکری کرتے ہیں!

وَيُسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ. وَلَوْلَا آجَلٌ مُسَمَّى لَجَاءَ هُمُ الْعَذَابُ. وَلَيْأَتِيَنَّهُمُ بَغْتَةً وَّهُمُ لَا يَشْعُرُونَ ٥ (٥٣:٢٩)

اور بدلوگ عذاب کے لئے جلدی کرتے ہیں (لینی انکار وشرارت کی راہ سے کہتے ہیں: اگر واقعی عذاب آنے والا ہے تو کیوں نہیں آنچات؟)اور واقعہ میہ ہے کہ اگر ایک، میں: اگر واقعہ میہ ہے کہ اگر ایک، خاص وقت نظیم اویا گیا ہوتا تو کب کاعذاب آچکا ہوتا۔اور (یقین رکھو! جب وہ آئے گا تو اس طرح آئے گا کہ) لیکا کیا ان پرآگرے گا اور نہیں اس کا وہم و کمان بھی نہ ہوگا!

وَمَا نُؤَدِّرُهُ ۚ إِلَّا لِآلِكَ جَلٍ مَّعُدُودٍ (١١٠٣٠١)

اور (یاور کھو!) اگر ہم اس معاطع میں تاخیر کرتے ہیں تو صرف اس لئے کہ ایک حیاب کی ہوئی مدت کے لئے اسے تاخیر میں ڈال دیں۔

العَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ

وہ کہتا ہے: یہاں زندگی وعمل کی مہلتیں سب کے لئے ہیں، کیونکہ''رحمت'' کامفتضی یہی

تھا ہیں اس بات سے دھو کے نہیں کھانا جا ہے اور میز ہیں سمجھنا جا ہے کہ نتائج اعمال کے قوانین موجود نہیں۔ دیکھنا یہ چاہئے کہ نتیج کی کامیا بی کس کے حصے میں آتی ہے اور آخر کارکون آبرومند ہوتا ہے۔

> قُلْ يَقَوْمِ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمُ اِنِّى عَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُوْنَ مَنْ تَكُوْنُ لَهُ عَاقِبَةُ النَّارِ ۚ اِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظَّلِمُوْنَ۞ (٣١:٢)

(اے پیغیبرائم ان لوگوں سے) کہددو کددیکھو! (اب میر ہے اور تہارہ ہما ملے کا فیصلہ اللہ کے ہاتھ ہے) تم جو پچھ کررہے ہو، اپنی جگہ کیے جاد اور میں بھی اپنی جگہ کام میں لگا ہوں یعنقریب معلوم ہو جائے گا کہ کون ہے جس کے لئے آخر کار (کامیاب) مھکانا ہے۔ بلاشبہ (بیاس) کا قانون ہے کہ) ظلم کرنے والے بھی فلاح نہیں باسکتے۔

قرآن کی وہ تمام آیات جن میں ظلم و کفر کے لئے فلاح وکامیابی کی فی کی گئے ہے اس موقع پر بید قاعدہ بھی معلوم کر لینا چاہئے کہ قرآن نے جہاں کہیں ظلم و فساد اور فت و کفر وغیرہ اعمال بد کے لئے کامیابی و فلاح کی فئی کی ہے اور نیک عملی کے لئے فئے مندی و کامرانی کا اثبات کیا ہے ، ان تمام مقامات میں بھی اسی حقیقت کی طرف اشارہ کیا ہے۔ شلاً اِنَّهُ لَا یُفْلِحُ الظَّلِمُونَ . (۲۱:۲)

> إِنَّهُ لَا يُفُلِحُ الْمُجُرِمُونَ. (١٢:١٠) إِنَّهُ لَا يُفُلِحُ الْكَفِرُونَ. (١١٧:٢٣)

لَا يُقْلِحُ عَمَلَ الْمُفُسِدِيْنَ. (٨١:١٠) وَاللَّهُ لَايَهُدِى الْقَوْمَ الْكَفِرِيْنَ. (٣2:٩)

وَاللَّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمُ الظُّلِمِيْنَ. (٨٦:٣)

وغیرہ۔اللہ اللہ کرنے والوں کوفلاح نہیں دیتا

یعنی اس کا قانون ہے کہ ظلم کے لئے کامیا بی وفلاح نہیں ہوتی۔اللہ ظلم کرنے والوں پرراہ کہ نہیں کھولتا ، بعنی اس کا قانون ہی ہے کہ ظلم کرنے والوں پر کامیا بی وسعادت کی راہ نہیں کھلتی۔ یہ مطلب نہیں ہے کہ اللہ ارشاد و ہدایت کا دروازہ ان پر بند کر دیتا ہے اور وہ گمرائی وکوری کی زندگی پر مجبور کر دیئے جاتے ہیں۔افسوس ہے کہ قرآن کے مفسروں نے ان مقامات کا ترجمہ غور وفکر کے ساتھ نہیں کیا ،اس کئے مطالب اپنی اصلی شکل میں واضح نہ ہو سکے۔

تتمتع

ے اور پھراصطلاح قرآنی میں یبی وہ' دختع'' ہے، یعنی زندگ سے فائدہ اٹھانے کی مہلت جس کاوہ باربار ذکر کرتا ہے اور جو یکسال طور پرسب کو دی گئی ہے۔

بَلْ مَتَعْنَا هَوْ لَاءِ وَالْبَآءَ هُمْ حَتَّى طَالَ عَلَيْهِمُ الْعُبُرُ (٣٠:٣١)

بلکہ میر بات ہے کہ ہم نے ان اوگوں کو اور ان کے آباء واجداد کومہلت حیات سے بلکہ میر بات ہے کہ ہم نے ان اوگوں کو اور ان کے آباء واجداد کومہلت حیات سے بہرہ مند ہونے کے موقعے ویے بہاں تک کہ (خوش حالی کی) ان پر بوی بزی

عمریں گزرشیں۔

رين مورد وه جابجا مَتَّعُنْاهُمْ إلى حِيْنِ (٩٨:١٠) وَمَتَا عَالِلَى حِيْنِ (٣٣:٣٧) فَتَهَتَّعُواْفَسُوْفَ تَعْلَمُوْن (٤٥:١٧) وغيرة عبرات عجمي التحقيقت برزورد يتاب-

قضاء بالحق ،اوراقوام وجماعات

اس طرح وہ قانون''قضاء بالحق''کو جماعتوں اور قوموں کے عروج وزوال پرجمی منطبق کرتا ہے اور کہتا ہے؛ جس طرح فطرت کا قانون انتخاب افراد واجسام میں جاری ہے اس طرح اقوام و جماعات میں بھی جاری ہے۔ جس طرح فطرت نافع اشیاء کو باتی رکھتی ،غیر فافع کو چھانٹ دیتی ہے، ٹھیک اسی طرح جماعتوں میں بھی صرف اسی جماعت کے لئے بقا نافع کو چھانٹ دی جاتی ہو۔ جو جماعت غیر نفع ہو جاتی ہے چھانٹ دی جاتی ہوتی ہو جاتی ہے جھانٹ دی جاتی ہوتی ہو جاتی ہوتی ہو جاتی ہے جھانٹ دی جاتی ہے۔ وہ کہتا ہے۔ یہ اس کی 'رحمت' ہے۔ کیونکہ اگر ایسا نہ جوتا تو دنیا میں انسانی ظلم وطغیان کے لئے کوئی روک تھام نظرنہ آتی۔

J.B. Land

وَلَوْ لَا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَّفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَكِنَّ اللَّهَ ذُو فَضُلِ عَلَى الْعَلَمِينَ ٥ (٢٥١:٢) اور ( دیکھو! ) اگر اللہ ( نے جماعتوں اور قوموں میں باہم دگرتر احم پیدا نہ کر دیا ہوتا اوروہ ) بعض آ ومیوں کے ذریعے بعض آ دمیوں کوراہ سے ہٹا تا ندر ہتا تو یقییاز مین میں خرابی پھیل جاتی ،کین اللہ کا ئنات کے لئے فضل ورحمت رکھنے والا ہے۔ ایک دوسر مے موقع پریہی حقیقت ان لفظوں میں بیان کی گئی ہے۔ وَلَوْ لَا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْض لَّهُ لِآمَتْ صَوَامِعُ وَ بِيعٌ وَصَلَوٰتٌ وَ مَسٰجِنُ يُذُكِّرُفِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَفِيرًا ا وَلَيَنْصُرَنَ ۚ اللَّهُ مَنْ يَنْضُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقُونٌ عَزِيزٌ٥ (٣٠:٢٢) اگراہیانہ ہوتا کہاللہ بعض جماعتوں کے ذریعے بعض جماعتوں کو ہٹا تار ہتاتو (یقین کرو! دنیا میں انسان کے ظلم ونساد کے لئے کوئی روک باقی نہ رہتی اور ) بہتمام خانقابی، گرجے ،عماوت گاہیں ،مسجدیں جن میں اس کثرت سے اللّٰہ کا ذکر کہا جاتا ہے، مہندم ہوکررہ جاتیں۔ اور (یا در کھو!) جوکوئی الله (کی سچائی) کی حمایت کرے گا، ضروری ہے کہ اللہ بھی اس کی مدوفر مائے۔ کچھشے نہیں اللہ قوت رکھنے والا ( اور وم سب پر)غالب ہے۔

''قضاء بالحق'' کے اجتماعی نفاذ میں بھی تدریج وامہال اور تا جیل ہے لیکن وہ کہتا ہے جس طرح فطرت کا ئنات کے تمام کاموں میں تدریج وامہال کا قانون کام کر رہا ہے، اس طرح قوموں اور جماعتوں کے معاملے میں بھی وہ جو پچھ کرتی ہے بندریج کرتی ہے اور اصلاح حال اور رجوع وانابت کا دروازہ آخروقت تک کھلار کھتی ہے، گیا کیونکہ ''رحمت'' کامقتضنی یہی ہے۔

وَقَطَّعُنَهُمْ فِي الْآرْضِ أُمَمًّا مِنْهُمُ الصَّلِحُونَ وَمِنْهُمُ دُونَ ذَلِكَ وَبَلُونَهُمْ بِالْحَسَنَٰتِ وَالسَّيِّاٰتِ لَعَلَّهُمْ يَرُ جَعُونَ ٥٠ - ١٢٨٠) اورہم نے ایسا کیا کہ ان کے الگ الگ گروہ زمین میں پھیل گئے ، ان میں سے بعض تو نیک عمل تھے، بعض دوسری طرح کے۔ پھر ہم نے انہیں اچھا ئیوں اور برائیوں دونوں طرح کی حالتوں ہے آز مایا کہ نافر مانی سے باز آ جا کیں۔

جس طرح اجمام کے ہرتغیر کے لئے فطرت نے اسباب وعلل کی ایک خاص مقدار اور مدت مقرر کر دی ہے۔ای طرح اقوام کے زوال وہلاکت کے لئے بھی موجبات کی ایک خاص مقدار اور مدت مقرر ہے اور بیان کی''اجل'' ہے۔ جب تک بیاجل نہیں آ چکتی قانون الہی کے بعد دیگر نے تنبیواعتبار کی معلمیں دیتار ہتا ہے۔

> اَوَلَا يَرَوُنَ اَنَّهُمْ يُفْتَنُونَ فِي كُلِّ عَامٍ مَّرَّةً اَوْمَرَّ تَيْنِ ثُمَّ لَا يَتُوْبُونَ وَلَا ا يَتُوْبُونَ وَلَا هُمْ يَلَ كُرُونَ۞ (٢٢:٩)

کیا پہلوگ نہیں دیکھتے کہ ان پرکوئی برس ایسانہیں گزرتا کہ ہم انہیں ایک مرتبہ یا دو مرتبہ آز مائٹوں میں نہ ڈالتے ہوں (یعنی ان کے اعمال بد کے نتائج پیش نہ آتے ہوں) بھربھی نہ تو تو بہ کرتے ہیں نہ حالات بے تھیجت بکڑتے ہیں۔

لیکن اگر منب واعتبار کی بیتمام بهلتیں رائیگاں گئیں اوران سے فائدہ نہ اٹھایا گیا تو پھر فیصلہ امر کا آخری وقت نمودار ہوجاتا ہے اور جب وہ وفت آجائے تو پھر بیفطرت کا آخری ،اٹل اور بے بناہ فیصلہ ہے، نہ تو اس میں ایک لمحہ کے لئے تاخیر ہوسکتی ہے نہ بیا ہے مقررہ وقت سے ایک لحمہ پہلے آسکتا ہے۔

وَلِكُلِّ أُمَّةٍ آجَلٌ فَإِذَا جَاءً آجَلُهُمُ لاَ يَسْتَأْخِرُوْنَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَأْخِرُوْنَ سَاعَةً وَلا

اور (دیکھو!) ہرامت کے لئے ایک مقررہ وقت ہے، سوجب ان کامقررہ وقت آ بچکا بے تواس سے نہ توایک گھڑی چیچے رہ سکتے ہیں نہایک گھڑی آ گے بڑھ سکتے ہیں۔

وَمَا آهُلُكُنَا مِنُ قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَهَا كِتَابٌ مَعْلُومٌ ٥ مَا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ آجَلَهَا وَمَا يَسْتَأْخِرُونَ ٥ (٥١،٣١٥)

اور ہم نے کسی بہتی کو ہلاک نہیں کیا مگریہ کہ (ہمارے تھبرائے ہوئے قانون کے مطابق ) ایک مقررہ میعاداس کے لئے موجود تھی۔ کوئی امت نہ تو اپنے مقررہ وقت ہے۔ آگے بڑھ کتی ہے نہ چھےرہ کتی ہے۔

اس طرح ''بقاء انفع''اور''قضاء بالحق'' كا قانون يجيلى قوم كوچھانٹ ديتا ہے اوراس كى جَلْد ايك دوسرى قوم لا كھڑى كرتا ہے اور بيسب يجھاس لئے ہوتا ہے كه''رحمت'' كامقتضى يہى ہے۔

ذَٰلِكَ أَنُ لَّمْ يَكُنْ رَّبُكَ مُهْلِكَ الْقُرَٰى بِظُلْمِ وَ اَهْلُهَا غَفِلُونَ ٥ اِطُلُمِ وَ اَهْلُهَا غَفِلُونَ ٥ وَلِكُلِّ دَرَجْتٌ مِّمًا عَمِلُوا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلِ عَمَّا يَغْفِلُونَ ٥ وَلِكُلِّ دَرَجْتٌ مِّمًا عَمِلُوا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلِ عَمَّا يَعْمَلُونَ ٥ وَرَبُّكَ الْغَنِيُّ ذُوالرَّحْمَةِ أَنِ يَشَأْ يُلُهِبُكُمْ وَ يَعْمَلُونَ ٥ وَرَبُّكَ الْفَيْنُ ذُوالرَّحْمَةِ أَنِ ان يَشَأْ يُلُهِبُكُمْ وَ يَسْتَغْلِفُ مَن كُبِيعِ كُمْ مَّا يَشَآء كَما آنشا كُمْ مِّن ذُرِيّة قَلْمَا أَنشا كُمْ مِّن ذُرِيّة قَلْمَا اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ

قَوْمٍ الْخَرِيْنَ ٥ (١٣١١/١٣١)

یہ ( تبلغ وہدایت کا تمام سلسلہ ) اس لئے ہے کہ تمہارے پر وردگار کا بیشیزہ ہیں کہ بستیوں کو قطم وسم سے ہلاک کرؤالے اوران کے بسنے والے تقیقت حال ہے بہ خبر ہوں۔ (اس کا قانون تو یہ ہے کہ) جدیا کچے جس کا عمل ہاتی کے مطابق اس کے مطابق اس کا ایک ورجہ ہے (اور ای درج ہے کہ مطابق ایجھے برے نتائج ظاہر ہوتے ہیں ) ،اور (یا در کھو! ) جیسے بچھلوگوں کے اعمال ہیں ،تمہارا پر وردگاران سے بنجر نہیں ہے۔ تمہارا پر وردگار رحمت والا، بے نیاز ہے۔ اگروہ چاہے تمہیں راہ سے ہٹا دے اور تمہارے بعد جے چاہے تمہارا جانشین بنادے۔ ای طرح جس طرح ہیں ایک دوسری تو م کی نسل سے تمہیں اوروں کا جانشین بنادیا ہے۔

### انفرادی زندگی اورمجازات دینوی

اس طرح وہ کہتا ہے بیہ بات کہ انفرادی زندگی کے اعمال کی جزاء دنیوی زندگی ہے تعلق خہیں رکھتی ، آخرت پر اٹھا رکھی گئی ہے اور دنیا میں نیک وبدسب کے لئے کیسال طور پر مہلت حیات اور فیضان معیشت ہے۔ اس حقیقت کا نتیجہ ہے کہ یہاں''رحمت'' کی

کارفر مائی ہے۔'' رحمت'' کامقضی بہی تھا کہاس کے فیضان و بخشش میں کسی طرح کا امتیاز نہ ہوا در مہلت حیات سب کو پوری طرح ملے۔اس نے انسان کی انفرادی زندگی کے دوجھے کر دیئے۔ایک حصد دنیوی زندگی کا ہے ادر سرتا سرمہلت ہے۔ دوسرا حصد مرنے کے بعد کا ہے اور جزاء کا معاملہ اسی سے تعلق رکھتا ہے۔

وَرَبُكَ الْغَفُوْرُ ذُوالرَّحْمَةِلُو يُوَّاخِلُهُمْ بِمَا كَسَبُوا لَعَجَلَ لَهُمُ الْهُمُ الْعَدَابَ بَلُ لَهُمُ مَّوْعِلَّ لَنْ يَجِلُوا مِنْ دُوْنِهِ مَوْنِلًا ٥ (٨١:٨٥) الْعَذَابَ بَلُ لَهُمُ مَّوْعِلَّ لَنْ يَجِلُوا مِنْ دُوْنِهِ مَوْنِلًا ٥ (٨١:٨٥) اور (احيَّغِبرايقين كرو) تمهارا پروردگار برا بخشے والا ، صاحب رصت ہے۔اگروہ ان لوگوں ہے ان كے اعمال كے مطابق مواخذہ كرتا تو فوراً عذاب نازل ہو جاتا ،كين ان كے لئے ايك ميعادمقر كردى گئى ہے اور جب وہ نمودار ہوگى تواس ہے نيخ كے لئے كوئى پناہ كى جگھانہيں نہيں ملى گے۔

ھُوَ الَّذِی خَلَقَکُمْ مِن طِیْنِ کُمْ قَضَی اَجَلَا وَاَجَلْ مُسَمَّی عِنْلَهُ (٢:١) وی ہے جس نے مہیں مٹی سے پیدا کیا، پھرتمہاری زندگی کے لئے ایک وقت مشہرادیا، اورای طرح اس کے پاس ایک اور بھی مشہرائی ہوئی میعادے (لیعنی قیامت کادن)

### معنوى قوانين كى مهلت بخشى اورتوبه وانابت

وہ کہتا ہے: جس طرح عالم اجسام میں تم دیکھتے ہو کہ فطرت نے ہر کمزوری وفساد کے لئے ایک لازمی نتیج شہرادیا ہے، لیکن پھر بھی اصلاح حال کا دروازہ بند نہیں کرتی اور مہلتوں پر بہلتیں دیتی رہتی ہے۔ نیز اگر بروفت اصلاح ظہور میں آ جائے تو اسے قبول کر لیتی ہے۔ ٹھیک ٹھیک اسی طرح یہاں بھی تو بدوانا بت کا دروازہ کھلار کھا ہے۔ کوئی بدعلی ،کوئی گناہ ،کوئی جرم ،کوئی فساد ہواور نوعیت میں کتنا ہی سخت اور مقدار میں کتنا ہی عظیم ہو، لیکن جول ہی تو بہوانا بت کا احساس انسان کے اندر جنبش میں آتا ہے، رحمت الی قبولیت کا دروازہ معا کھول دیتی ہے اوراث ندامت کا ایک قطرہ بدعملیوں ،گنا ہوں کے بے شارداغ دھے اس طرح دھودیتا ہے گویا اس دامن عمل پرکوئی دھبالگا ہی نہ تھا۔ التا ئب من الذئب کن لاؤنب لہ'

اِلَّا مَنْ تَابَ وَالْمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولُئِكَ يُبَدِّلُ اللّهُ سَيْاتِهِمْ مَنْ تَابَ وَالْمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولُئِكَ يُبَدِّلُ اللّهُ عَفُورًا رَّحِيْمًا ( ٢٠:٢٥) مال الله عَفُورًا رَّحِيْمًا ( ٢٠:٢٥) مال الله عَلَم عَلَى اختيار كاتوبيه الله عَلَم عَلَى اختيار كاتوبيه لوگ بين جن كى برائيول كوالله احجهائيول سے بدل ديتا ہے۔ اور الله برا بَخْشَةُ والا ، برارم كرنے والا ہے!

رحمت الهي اورمغفرت وتخشش كي وسعت وفراواني

اس بارے میں قرآن نے رحمت الہی کی وسعت اوراس کی مغفرت و بخشش کی فراوانی کا جونقث کے تحقیق ہے تحقیق کی فراوانی کا جونقث کے تھینے ہے اسکی کوئی حدوانہ انہیں ہے۔ کتنے ہی گناہ ہوں ، کتنے ہی سخت گناہ ہوں ، کین ہراس انسان کے لئے جواس کے درواز ہرحمت پر دستک دے ، رحمت وقولیت کے سواکوئی صدانہیں ہو کئی۔

قُلْ يَعِبَادِى الَّذِيْنَ اَسْرَ فُواْ عَلَى انَفْسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِنَ رَحْمَةٍ اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ اللَّانُوبَ جَمِيْعًا اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ اللَّانُوبَ جَمِيْعًا اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ اللَّانُوبَ جَمِيْعًا اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ اللهُ نُوبَ جَمِيْعًا اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ اللهُ نُوبَ جَمِيْعًا اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ اللهُ اللهِ إِنَّا اللهُ اللهِ إِنَّ اللهِ إِنْ اللهِ إِنَّ اللهِ إِنْ اللهِ اللهِلْمِيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِنْ اللهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلْمُ

(اے پیغیر الوگوں سے) کہدو ہیں اے میر بندوجنہوں نے (بدعملیاں کرکے) اپنی جانوں پرزیادتی کی ہے، (تمہاری بدعملیاں کتی ہی شخت اور کتی ہی زیادہ کیوں نہ ہو، یقیناً اللہ تمہارے تمام گناہ بخش دے گا۔ یقیناً وہ بڑا بخشنے والا، بڑی ہی رحمت رکھنے والا ہے! اسلامی عقا کد کا دینی تصور اور "رحمت"

اور پھریہی وجہ ہے کہ ہم دیکھتے ہیں قرآن نے انسان کے لئے دین عقائد واعمال کا جو تصور قائم کیا ہے،اس کی بنیاد بھی تمام تر رحت ومجت ہی پر رکھی ہے۔ کیونکہ وہ انسان کی روحانی زندگی کو کائنات فطرت کے عالم گیر کارخانہ سے کوئی الگ اور غیر متعلق چیز قرار نہیں ردیتا، بلکہ اس کا ایک مربوط گوشہ قرار دیتا ہے اور اس لئے کہتا ہے جس کا رساز فطرت نے تمام کارخانہ متن کی بنیاد''رحمت'' پررکھی ہے ضروری تھا کہ اس گوشے میں بھی اس کے تمام احکام سرتا سر''رحت'' کی تصویر ہوں۔

خدااوراس کے بندوں کارشتہ محبت کارشتہ ہے

چنانچ قرآن نے جابجابی حقیقت واضح کی ہے کہ خدااوراس کے بندول کارشتہ محبت کا رشتہ ہےاور تچی عبودیت اسی کی عبودیت ہے جس کے لئے معبود صرف معبود ہی نہ ہو، بلکہ محبوب بھی ہو۔

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّغِفُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُعِبُونَهُمْ كُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُعِبُونَهُمْ كُعُبَّ لِلَّهِ (١٢٥:٢)

اور (ویکھو!) انسانوں میں سے پچھانسان ایسے ہیں جودوسری ہستیوں کواللہ کاہم پلہ بنا لیتے ہیں جودوسری ہستیوں کواللہ کاہم پلہ بنا لیتے ہیں وہ انہیں اس طرح چاہنا ہوتا ہے، حالانکہ جولوگ ایمان رکھنے والے ہیں ان کی زیادہ سے زیادہ محبت صرف اللہ ہی کے لئے ہوتی ہے۔

قُلُ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوْبِكُمْ وَاللَّهُ غَفُوْدٌ رَّحِيْمٌ (٣١٣)

(اے پیغیمر!ان لوگوں ہے) کہدوہ: اگر واقعی تم اللہ ہے محبت رکھنے والے ہوتو پی ہے کہ میری پیروی کرو۔ (میں تہمیں محبت اللی کی حقیقی راہ دکھار ہا ہوں۔ اگر تم نے ایسا کیا تو صرف بہی نہیں ہوگا کہ تم اللہ سے محبت کرنے والے ہوجاؤ گے، بلکہ خود) اللہ تم سے محبت کرنے گئے گا اور تمہارے گناہ بخش دے گا۔ اور اللہ بخشنے والا،

رحمت والاہے!

وه جا بجااس حقیقت پرزور دیتا ہے کہ ایمان باللہ کا نتیجہ اللہ کی محبت اور محبوبیت ہے۔ یَا یُنَهَا الَّذِینُ اَمَنُوا مَن یَرُ تَنَّ مِنْکُمْ عَن دِیْنِه فَسَوْفَ یَا تِی اللّٰهُ بِقَومٍ یُجِبُّهُمْ وَیُجِبُّونَهُ (۵۴:۵) اے پیروان دعوت ایمانی! اگرتم میں سے کوئی شخص اپنے دین کی راہ سے پھر جائے گا تو (وہ میہ نہ سمجھے کہ دعوت حق کو اس سے پچھے نقصان پنچے گا) عنقریب اللہ ایک گروہ ایسے لوگوں کا پیدا کر دے گا جنہیں اللہ کی محبت حاصل ہوگی اور وہ اللہ کو محبوب رکھنے والے ہوں گے۔

جوخدا سے محبت کرنا چا ہتا ہے اسے چا ہے اس کے بندوں سے محبت کرے لیکن بندے کے لئے خدا کی محبت کی عملی راہ کیا ہے؟ وہ کہتا ہے خدا کی محبت کی راہ اس کے بندوں کی محبت میں سے ہوکر گزری ہے جوانسان چا ہتا ہے خدا سے محبت کرے، اسے چا ہے کہ خدا کے بندوں سے محبت کرنا سیکھے۔

وَاتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ (١٧٤/٢)

اورجوا پنامال الله کی محبت میں تکالتے اور خرچ کرتے ہیں۔

وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَآسِيرًا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ لَانُرِينُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلا شُكُورًا (٩٠٨:٤٦)
اورالله كامحبت مين وه مكينون، تيمون، قيديون كوكلات بين (اوركمت بين) بهارا
يوكلاناس كيسوا كهنين به كمفن الله كه لئه به بهم تم سه نيتوكوني بدلا
جاست بين نهى طرح كي شكر كراري.

ایک حدیث قدی میں یکی حقیقت نہایت موثر پیرائے میں واضح کی گئے ہے۔
یا ابن آدم مرضت فلم تعلنی، قال: کیف اعودک و انت
رب العالمین؟ قال اما علمت ان عبدی فلانا مرض فلم
تعده؟ اماعلمت انك لو عداته لوجداتنی عنده؟ یا ابن
آدم! استطعمتك فلم تطعمنی، قال: یارب! کیف
اطعمك وانت رب العالمین؟ قال: اما علمت انك المستطعمتك عبدی فلان فلم تطعمه؟ اماعلمت انك لو

اطعمته لوجات ذلك عندى أيا ابن آدم! استسقيتك فلم تسقنى. قال: كيف اسقيك و انت رب العالمين أقال: استسقاك عبدى فلان فلم تسقه امانك لوسقيته لوجات ذلك عندى الله

(قیامت کے دن ایساہوگا کہ خدا ایک انسان سے کہےگا) اے ابن آدم! میں بیارہوگیا تھا گرتو نے میری بیار پری نہی ۔ بندہ متجب ہوکر کہےگا۔ بھلا ایسا کیوکر ہوسکتا ہا ور تو تو رب العالمین ہے؟ خدا فرمائے گا کیا تھے معلوم نہیں میرا فلال بندہ قیر حقریب بیارہوگیا تھا اورتو نے اس کی خرنہیں لی تھی؟ اگرتو اس کی بیار پری کے لئے جا تا تو مجھے اس کے پائل پا تائی طرح خدا فرمائے گا اس این آدم! میں نے تھے سے کھا ناما نگا تھا گرتو نے نہیں کھلا ایسا کیسے ہوسکتا ہے کہ تھے کی بات کی احتیاج ہو؟ خدا فرمائے گا کیا تھے یا دنہیں کہ میر نے فلال بھو کے بندے نے تھے سے احتیاج ہو؟ خدا فرمائے گا کیا تھے ہوسکتا ہے کہ تھے گائی انگا تو تو اسے میر سے پائل بنا پائا۔ ایسے موسک بائی انگا مگرتو نے جھے پائی نہ بلایا۔ ایسے بندہ موش کرے گا بھلا ایسا کیسے ہوسکتا ہے کہ تھے بیائی مانگا مگرتو نے جھے پائی نہ بلایا۔ بندہ موش کرے گا بھلا ایسا کیسے ہوسکتا ہے کہ تھے بیائی مانگا کین تو نو در پروردگار ہے؟ خدا فرمائے گا دیر نے فلال بیا ہے بندے نے تھے سے پائی مانگا کیکن تو نے اسے پائی نہ فرمائے گا دیر سے فلال بیا ہے بندے نے تھے سے پائی مانگا کیکن تو نے اسے پائی نہ نگا لیکن تو نے اسے پائی نہ نگا لیکن تو نے اسے پائی نہ نہ بلایا۔ گا ایسا کا قوات یا نی بلایا۔ گا ایسا کی انگا لیکن تو نے اسے پائی نہ نگا لیکن تو نے اسے پائی نہ نگا لیکن تو نے اسے پائی با تا۔

اعمال وعبادات اوراخلاق وخصائل

اسی طرح قرآن نے انٹال وعبادات کی جوشکل ونوعیت قرار دی ہے،اخلاق وخصائل میں جن جن باتوں پرزور دیا ہے،اوامرونواہی میں جو جواصول ومبادی ملحوظ رکھے ہیں،ان سب میں بھی یہی حقیقت کام کررہی ہےاور یہ چیز اس درجہ واضح ومعلوم ہے کہ بحث و بیان کی ضرورت نہیں۔

> قرآن سرتا سررحت الہی کا پیام ہے اندیجہ بی میں میں قرآن نے خدا کی س

اور پھر یہی وہ ہے کہ قرآن نے خدا کی کسی صفت کو بھی اس کثرت کے ساتھ نہیں

دہرایا ہے اور نہ کوئی مطلب اس درجہ اس کے صفحات میں نمایاں ہے جس قدر رحمت ہے۔
اگر قر آن کے وہ تمام مقامات جمع کیے جائیں جہاں'' رحمت'' کاذکر کیا گیا ہے تو تین سوسے
زیادہ مقامات ہوں گے۔ اگر وہ تمام مقامات بھی شامل کر لئے جائیں جہاں اگر چہ لفظ
رحمت استعمال نہیں ہوا ہے، کین ان کا تعلق رحمت ہی سے ہے، مثلاً ربوبیت ، مغفرت
رافت ، کرم، حلم ، عفو وغیرہ تو پھر یہ تعداد اس حد تک پہنچ جاتی ہے کہ کہا جا سکتا ہے: قرآن اول سے لے کرآ خرتک اس کے سوا بچھ نہیں ہے کہ رحمت اللی کا بیام ہے۔

#### بعض احادیث باب

ہم اس موقع پروہ تمام تصریحات قصداً جھوڑ رہے ہیں جن کا ذخیرہ احادیث میں موجود ہے،
کیونکہ بیمقام زیادہ تفصیل و بحث کا متمل نہیں ۔ پینمبراسلام بھی نے اپنے قول و مل سے اسلام کی
جوحقیقت ہمیں بتائی ہے، وہ تمام تریبی ہے کہ خدا کی موحدانہ پرستش اور اس کے بندوں پر
شفقت ورحت ۔ ایک مشہور حدیث جو ہرمسلمان واعظ کی زبان پر ہے، ہمیں بتلاتی ہے کہ

انما يرحم الله من عبادة الرحماء "٣٠

خداکی رحمت انہیں بندوں کے لئے ہے جواس کے بندوں کے لئے رحمت رکھتے ہیں۔

حضرت مینی (ملیه اسلام) کامشهور کلمه وعظ ' نزمین پررخم کرو، تا که وه جوآسان پر ہے تم پررخم روز بر برید :

رے'' مجنسہ پیغمبراسلام ﷺ کی زبان ریھی طاری ہوا۔

الرحمن تبارك وتعالى٬ ارحموا من في الارض ير حمكم

من في السماء" سم

ا تناہی نہیں بلکہ اسلام نے انسانی رحمت وشفقت کی جوذ ہنیت پیدا کرنا جاہی ہے وہ اس قدر وسیع ہے کہ بے زبان جانور بھی اس سے باہر نہیں ہیں۔ ایک سے زیادہ حدیثین اس مضمون کی موجود ہیں کہ اللہ کی رحمت رحم کرنے والوں کے لئے ہے۔

اگر چہدرهم ایک چڑیا ہی کے لئے کیوں ندہو:

"من رحم ولو ذبيحة عصفوررحمه الله يوم القيامة" ٣٠

## مقام انسانيت اورصفات الهي سيخلق وتشبه

اصل یہ ہے کہ قرآن نے خدا پرتی کی بنیاد ہی اس جذبہ پر رکھی ہے کہ انسان خدا کی صفتوں کا پرتوا ہے اندر پیدا کر ہے۔ وہ انسان کے دجود کو ایک ایسی سرحد قرار دیتا ہے جہال حیوانیت کا درجہ ختم ہوتا اورا یک مافوق حیوانیت درجہ شروع ہوجا تا ہے۔ وہ کہتا ہے: انسان کو جو ہر انسانیت جواسے حیوانات کی سطح ہے بلند وممتاز کرتا ہے، اس کے سوا پچھٹیس کہ صفات اللّٰہی کا پرتو ہے اور اس لئے انسانیت کی شکیل یہ ہے کہ اس میس زیادہ سے زیادہ صفات اللّٰہی کا پرتو ہے اور اس لئے انسان کی خاص صفات ہے۔ گئل وقت بیدا ہوجائے۔ یہی وجہ ہے کہ اس نے جہاں کہیں بھی انسان کی خاص صفات کا ذکر کیا ہے، انہیں براہ راست خدا کی طرف نسبت دی ہے۔ حتی کہ جو ہر انسانیت کوخدا کی اور ٹی چھونک دیئے سے تعبیر کیا۔

ثُمَّ سَوَّةُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُّوْحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْتِلَةُ (٩:٣٢)

ینی خدانے آ دم میں اپنی روح میں ہے کچھ پھونک دیا اور اس کا نتیجہ یہ لکا کہا ک کے اندر عقل وحواس کا چراغ روثن ہو گیا۔

درازل پرتو حسنت ز عجلی دم زد عشق پیدا شد وآتش به همه عالم زدهی

پس اگر وہ خدا کی رحمت کا تصورہم میں پیدا کرنا چاہتا ہے تو یہ اس لئے ہے کہ وہ چاہتا ہے ہم بھی سرتا پارجت ومحبت ہوجا ئیں۔اگر وہ اس کی ربوبیت کا مرقع بار بار ہماری نگا ہوں کے سامنے لاتا ہے تو یہ اس لئے ہے کہ وہ چاہتا ہے کہ ہم بھی اپنے چہرہ اخلاق میں ربوبیت کے سامنے لاتا ہے تو یہ اس لئے ہے کہ وہ واس کی رافت و شفقت کا ذکر کرتا ہے، اس کے کہ دو واحسان کا نقشہ تھنچتا ہے تو اس لئے کہ وہ وہ چاہتا ہے اس کے جود واحسان کا نقشہ تھنچتا ہے تو اس لئے کہ وہ وہ چاہتا ہے ہم میں بھی ان الہی صفتوں کا جلوہ نمودار ہوجائے۔ وہ بار بار ہمیں سنا تا ہے کہ خدا کی بخشش ورگرزرکی کوئی انتہا نہیں اور اس طرح ہمیں یا د دلاتا ہے کہ ہم میں بھی اس کے بندوں کے ورگرزرکی کوئی انتہا نہیں اور اس طرح ہمیں یا د دلاتا ہے کہ ہم میں بھی اس کے بندوں کے ورگرزرکی کوئی انتہا نہیں اور اس طرح ہمیں یا د دلاتا ہے کہ ہم میں بھی اس کے بندوں کے

CB PLANT

کئے بخشش ددرگزر کاغیر محدود جوش پیدا ہو جانا جا ہے ۔اگر ہم اس کے بندوں کی خطائیں بخش نہیں سکتے تو ہمیں کیاحق ہے کہاپئی خطاؤں کے لئے اس کی بخشائنٹوں کاانتظار کریں؟ احکام ونشر اکع

جہاں تک احکام وشرائع کا تعلق ہے، بلاشبداس نے بیٹییں کہا کہ دشمنوں کو پیار کرو، کیونکہ ایسا کہنا حقیقت نہ ہوتی ،مجاز ہوتا، لیکن اس نے کہا کہ دشمنوں کو بھی بخش دواور جو دشمن کو بخش دینا سکھ لے گا، اس کا دل خود بخو دانسانی بغض ونفرت کی آلود گیوں ہے پاک ہوجائے گا۔

وَالْكَظِمِيْنَ الْغَيْظَ وَالْعَافِيْنَ عَنِ النَّاسِ \* وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِيْنَ ٥ (١٣٢٣)

غصه صبط کرنے والے اور انسانوں کے قصور بخش دینے والے اور اللہ کی محبت انہیں کے لئے ہے جواحسان کرنے والے ہیں!

وَالَّذِيْنَ صَبَرُوا الْبِتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِمُ وَاَقَامُوا الصَّلُولَا وَ اَنْفَقُوا مِنَّا رَزَقُنْهُمُ سِرًّا وَعَلائِيَةٌ وَيَكُدَءُ وْنَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ السَّيِّئَةَ السَّيِّئَةَ لَوْلَئِكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّاره (٢٢:١٣)

اورجن لوگول نے اللہ کی محبت میں (تلخی ونا گواری) برداشت کرلی ،نماز قائم کی ،خدا کی دی ہوئی روزی پوشیدہ وعلانی (اس کے بندوں کے لئے ) خرچ کی اور برائی کا جواب برائی سے نہیں منیکی سے دیا تو (یقین کرو!) یہی لوگ ہیں جن کے لئے آخرت کا بہتر شمکا نا ہے۔

وَلَمَنْ صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَٰلِكَ لَمِنْ عَزُمِ الْأُمُودِ (٣٣:٣٢) اور (دَيْهُو!) جَوُلُولَى بِرَالَى بِصِرَكَ الرَّبُ الْسَيْقَةُ أَ إِدْفَعْ بِالَّتِيْ هِيَ اَحْسَنُ وَلَا السَّيِّقَةُ أَ إِدْفَعْ بِالَّتِيْ هِيَ اَحْسَنُ وَلَا السَّيِّقَةُ أَ إِدْفَعْ بِالَّتِيْ هِيَ اَحْسَنُ فَإِذَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اَوَةً كَانَهُ وَلَى خَمِيهُ ٥ وَمَا فَإِذَا اللَّهِ يُ خَمِيهُ ٥ وَمَا يُلَقُهَا إِلَّا الَّذِيْنَ صَبَرُوا ۗ وَمَا يُلَقُهَاۤ إِلَّاذُوْحَظٍ عَظِيْمٍ٥ يُلَقُهَاۤ إِلَّاذُوْحَظٍ عَظِيْمٍ٥ (٣٥.٣٣:٣١)

اور (دیکھو!) نیکی اور بدی برابز نہیں ہو عتی۔ (اگر کوئی برائی کرے قو) برائی کا جواب ایسے طریقے ہے دو جواچھا طریقہ ہو۔ (اگر تم نے ابیا کیا تو تم دیکھو گے کہ) جس شخص ہے تمہاری عداوت تھی لیکا کیلے تمہارا دلی دوست ہو گیا ہے۔ (البتہ) بدرالیا مقام ہے جو) اس کوئل سکتا ہے جو (بدسلوکی سبہ لینے کی) برداشت رکھتا ہواور جے متام ہے جو ایک کوئل سکتا ہے جو (بدسلوکی سبہ لینے کی) برداشت رکھتا ہواور جے (نیک کی وسعادت کا) حصدوا فر ملا ہو۔

بلاشبراس نے بدلا لینے سے بالکل روک نہیں دیا اور وہ کوئر روک سکتا تھا جب کہ طبیعت کا یہ فطری خاصہ ہے اور حفاظت نفس اس پر موقوف ہے۔ لیکن جہاں کہیں بھی اس نے اس کی اجازت دی ہے، ساتھ ہی عفور بخشش اور بدی کے بدلے نیکی کرنے کی مؤثر ترغیب بھی دے دی ہے اور ایسی مؤثر ترغیب دی ہے کم کمن نہیں ایک خدا پرست انسان اس سے متاثر نہ ہو۔ وان عَاقَبُتُهُ مُد فَعَاقِبُو البِی مُو قِبْتُهُ مُد بِهِ اللّٰ وَلَئِنَ صَبَرُ تُهُ مُد وَانْ عَاقَبُو اللّٰ اللّٰ

اور (دیکھو!) اگرتم بدالالوتو چاہیے جنتی اور جیسی کیچھ برائی تمہارے ساتھ کی گئی ہے،
ای کے مطابق ٹھیک ٹھیک بدلا بھی لیا جائے (بیدنہ ہو کہ زیادتی کر بیٹھو) لیکن اگرتم
برداشت کر جاؤاور بدلا نہ لوتو (یا در کھو!) برداشت کرنے والوں کے لئے برداشت
کر جانے ہی میں بہتری ہے! اور برائی کے لئے ویساہی اور اتناہی بدلا ہے جیسی اور
جنتی برائی کی گئی ہے لیکن جس کسی نے درگز رکیا اور معاطے کو بگاڑنے کی جگہ سنوار لیا
تواس کا جراللہ برہے!

# انجيل اورقر آن

ہم نے قرآن کی آیات عفوہ بخشش نقل کرتے ہوئے ابھی کہا ہے کہ' اس نے پینہیں کہا کہ دشمنوں کو پیار کرو، کیونکہ ایسا کہنا حقیقت نہ ہوتی ،مجاز ہوتا'' ضروری ہے کہاس کی مختصر

### تشریح کردی جائے:

حضرت مسيح (عيداللام) نے يہوديوں كى ظاہر پرستيوں او راخلاقی محروميوں كى جگه رحم وميوں كى جگه رحم وميت اورعنو و بخشن كى اخلاقی قربانيوں پر زور ديا تھااور ان كى دعوت كى اصلى روح يہى ہے۔ چنانچہ ہم انجيل كے مواعظ ميں جا بجااس طرح كے خطابات پاتے ہيں' تم نے سناہوگا كما گلوں ہے كہا گيا دانت كے بدلے دانت اور آئكھ كے بدلے آئكھ الكين ميں كہتا ہوں كه شرير كامقابلہ نه كرنا' يا'' اپنے ہمسايوں ہى كونہيں بلكہ دشمنوں كو بھى پيار كرو' يا مثلاً'' آگركوئى تمہارے ايک گال پر طمانچہ مارے تو چاہئے كہ دوسرا گال بھى آگے كردو' سوال بيہ كهان خطابات كى نوعيت كياتھى؟ بيا خلاقى فضائل وا يار كا ايک موثر بيرا يہ بيان تھا يا تشريع ليعنى خوابات كى نوعيت كياتھى؟ بيا خلاقى فضائل وا يار كا ايک موثر بيرا يہ بيان تھا يا تشريع ليعنى خوابات كى نوعيت كياتھى؟

### دعوت مسيح اوردنيا كي حقيقت فراموشي

افسوس کدانجیل کے معتقدوں اور نکتہ چینوں دونوں نے یہاں ٹھوکر کھائی۔ دونوں اس غلطینی میں مبتلا ہوگئے کدیے تشریع تھی۔اوراس لئے دونوں کوشلیم کر لینا پڑا کہ بیا قابل عمل غلطینی میں مبتقدوں نے خیال کیا کہا گرچہ ان احکام بیس معتقدوں نے خیال کیا کہا گرچہ ان احکام بیس کیا جا سکتا، تاہم مسیحت کے احکام بیس بیں اور عملی نقطۂ خیال سے اس قدر کافی ہے کہ اوائل عہد میں چندولیوں اور شہیدوں نے ان پڑعمل کرلیا تھا۔ نکتہ چینوں نے کہا کہ بیسرتا سر ایک نظری اور نا قابل عمل تعلیم ہے اور کہنے میں کتی ہی خوش نما ہو، لیکن عملی نقطہ خیال سے اس کی کوئی قدر و قیت نہیں۔ یہ فطرت انسانی کے صرت خلاف ہے۔

فی الحقیقت نوع انسانی کی بیر بری ہی دردائلیز ناانصافی ہے جوتاریخ انسانیت کے اس عظیم الشان معلم کے ساتھ جائز رکھی گئی۔جس طرح بے درد کلتہ چینوں نے اسے سجھنے کی کوشش نہ کی ،اسی طرح نادان معتقدوں نے بھی فہم وبصیرت سے انکار کردیا۔

حضرت سیح کی تعلیم کوفطرت انسانی کےخلاف سمجھنا تفریق بین الرسل ہے لیکن کیا کوئی انسان جوقر آن کی بچائی کامعتر ف ہو،ایساخیال کرسکتاہے کہ حضرت سے (علیہ السام) کی تعلیم فطرت انسانی کے خلاف تھی اور اس لئے نا قابل عمل تھی؟ حقیقت یہ ہے کقر آن کی تصدیق کے ساتھ الیام عکر اندخیال بُح نہیں ہوسکتا۔ اگر ہم ایک لمحہ کے لئے بھی اسے تسلیم کرلیں آو اس کے معنی یہ یہوں گے کہ ہم حضرت میسے کی تعلیم کی سچائی سے انکار کردیں، کیونکہ جو تعلیم فیطرت انسانی کے خلاف ہو ہو گئی اس کی دعوت کی آن کی تعلیم کے خلاف ہوگا، ہم دہ ہم بھی انسان کے لئے بچی تعلیم نہیں ہو بھی لیک اس کی دعوت کی بنیادی اصل میہ ہم کہ دوہ دنیا کے بلکہ اس کی دعوت کی بنیادی اصل میہ ہم کہ دوہ دنیا کے بیارہ ان کی میسان طور پر تصدیق کرتا اور سب کو خدا کی آئی۔ ہی سچائی کا بیام برقر اردیتا ہے۔ وہ کہتا تم ہم ہماؤں کی کیسان وقعد یق کے خلاف ہم جو ان نہ ہم دوسروں کو جھٹلانا، یاسب کو ماننا ہمی آئیک کا انکار کر سے خدا کے رسولوں میں تفریق کرتا ہمی ایک کو ماننا ہم دوسروں کو جھٹلانا، یاسب کو ماننا ہمی آئیک کا انکار کر دینا ہے تی لیاس نے جابحا اسلام کی راہ پی تلائی ہے کہ:

لَانُفَرِّقُ بَيْنَ آحَدٍ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ (٨٣:٣)

ہم خدا کے رسولوں میں سے کی کو بھی دوسروں سے برانہیں کرتے (کہ کی کو مانیں، کسی کو خدا کے آگے جھے ہوئے ہیں (اس کی سجائی کہیں بھی آئی ہواور کسی کی زبانی ہو، ہمارااس پرائیان ہے۔)

علادہ برین خود قرآن کریم نے حضرت سیح کی دعوت کا یہی پہلوجا بجانمایاں کیا ہے کہ وہ رحمت ومحبت کے پیامبر تصاور یہودیوں کی اخلاقی خشونت وقساوت کے مقالبے میں سیحی اخلاق کی رفت ورافت کی بار بار مدح کی ہے:

وَلِنَجْعَلَهُ آيَةً لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِّنَا وَكَانَ آمَرًا مَّقْضِيًّا ٥ وَلِنَجْعَلَهُ اللَّهُ لِلنَّاسِ

اورتا كه بم اس كو (لعنى من كے ظهوركو) لوگوں كے لئے ايك اللي نشانى اورا پنى رصت كافيضان بنا كيں ،اوريہ بات (مشيت اللي ميس) طيشده تھى -وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ الَّبَعُوكُ دَاْفَةً وَرَحْمَةً (٢٧:٥٧)

اوران لوگوں کے دلوں میں جنہوں نے (مسیح کی) پیروی کی، ہم نے شفقت اور

رحمت ڈال دی۔

اس موقع پریہ بات یا در کھنی جائے کہ قرآن نے جس قدرا وصاف خودا پی نسبت بیان کئے ہیں، پوری فراخ دلی کے ساتھ وہی اوصاف تورات وانجیل کے لئے بھی بیان کئے ہیں۔ مثلاً وہ جس طرح اپنے آپ کو ہدایت کرنے والا ، روشی رکھنے والا ، نسیحت کرنے والا ،قوموں کا امام ، متقیوں کا رہنما قرار دیتا ہے، ٹھیک اس طرح بچھلے محفوں کو بھی ان تمام اوصاف سے متصف قرار دیتا ہے۔ چنا نچہ نجیل کی نسبت ہم جا بجا پڑھتے ہیں:

وَالْتَيْنَاهُ الْإِنْجِيلَ فِيهِ هُنَّى وَّنُورُوَّمُصَرِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَلَيْهِ مِنَ التَّوْرِةِ وَهُلِّى وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَقِيْنَ ٥ (٣١:٥)

پہ ظاہر ہے کہ چوتعلیم فطرت بشری کے خلاف اور نا قابل عمل ہو دہ بھی نور دہدایت اور ''مَوْعِظةً لِلْلُمَتَّقِیْنَ''نہیں ہوسکتی۔

### دعوت مسيحى كى حقيقت

اصل میہ ہے کہ حضرت مسے (مایاللام) کی ان تمام تعلیم ت کی وہ نوعیت نہ تھی جو فلطی ہے سمجھ لی گئی اور دنیا میں ہمیشدانسان کی سب سے بڑی گمراہی اس کے انکار نے نہیں، بلکہ کج اندیشانہ اعتراف ہی سے پیدا ہوئی ہے۔

حضرت مین کاظهورانیک ایسے عہد میں ہوا تھا جب کہ یہودیوں کا اخلاقی تنزل انتہائی حد

تک پہنچ چکا تھا اور دل کی نیکی اور اخلاق کی پاکیزگی کی جگمخص ظاہری احکام ورسوم کی پرستش
دین داری وخدا پرسی مجھی جاتی تھی۔ یہودیوں کے علاوہ جس قدر متدن تو میں قرب وجوار
میں موجود تھیں مثلاً رومی بمصری ، آشوری ، وہ بھی انسانی رخم ومحبت کی روح سے یکسرنا آشنا
تھیں ۔ لوگوں نے بیہ بات تو معلوم کرلی تھی کہ مجرموں کو سزائیں دینی چاہئیں ، لیکن اس
حقیقت سے بے بہرہ تھے کہ رخم و محبت اور عفو و بخشش کی چارہ سازیوں سے جرموں اور
گناہوں کی پیدائش روک دینی چاہئے۔ انسانی قتل وہلاکت کا نما شاد کیفنا، طرح طرح کے
ہولناک طریقوں سے مجرموں کا ہلاک کرنا، زندہ انسانوں کو درندوں کے سامنے ڈال دینا،

آ بادشهروں کو بلاوجہ جلا کرخا کستر کر دینا، اپنی قوم کے علاوہ تمام انسانوں کوغلام سمجھنا اور غلام بنا کر رکھنا، رحم ومحبت اور حلم وشفقت کی جگفلبی قساوت و بے رحمی پرفخر کرنارومی تمدن کا اخلاق اور مصری اور آشوری دیونا وَل کالپندیدہ طریقہ تھا۔

ضرورت بھی کہ نوع انسانی کی ہدایت کے لئے ایک الیی ہتی مبعوث ہو جوسرتا سررحمت و مجبت کا پیام ہواور جوانسانی زندگی کے تمام گوشوں سے قطع نظر کر کے صرف اسکی قلبی و معنوی حالت کی اصلاح و تزکیہ پراپنی تمام پیغیبرانہ ہمت مبذول کر دے۔ چنانچے حضرت مسج کی شخصیت میں وہ ہستی نمودار ہوگئی۔اس نے جسم کی جگدروح پر ، زبان کی جگددل پراور ظاہر کی جگہ باطن پرنوع انسانی کو توجہ دلائی اور انسانیت اعلیٰ کا فراموش شدہ سبق تازہ کردیا۔

مواعظ سے کے مجازات کوتشریع وحقیقت سمجھ لیناسخت غلطی ہے

معمولی ہے معمولی کلام بھی بشرطیکہ بلیغ ہو، اپنی بلاغت کے مجازات رکھتا ہے۔قدرتی طور پر اس الہامی بلاغت کے بھی مجازات تھے جواس کی تا خیر کا زیوراوراس کی دل نشینی کی خوب روئی ہیں، لیکن افسوس کہوہ دنیا جوا قانیم شلاشہ اور کفارہ جیسے دوراز کا رعقا کد پیدا کر لینے والی تھی، ان کے مواعظ کا مقصد وکل نہ ہجھ کی اور مجازات کو حقیقت سمجھ کر خلط فہمیوں کا شکار ہوگئی۔

انہوں نے جہاں کہیں ہے کہا ہے کہ ' دشمنوں کو پیار کرو'' تو یقیناً اس کا پیہ مطلب نہ تھا کہ ہر انسان کو چاہئے اپنے دشمنوں کا عاشق زار ہو جائے ، بلکہ سید ھاسا دا مطلب بیر تھا کہتم میں غیظ وغضب اور نفرت وانتقام کی جگہ رحم و محبت کا پر جوش جذبہ ہونا چاہئے اور ایسا ہونا چاہئے کہ دوست تو دوست ، دشمن تک کے ساتھ عفو و درگز رہے پیش آؤ ۔ اس مطلب کے لئے کہ رحم کرو، بخش دو ، انتقام کے بیچھے نہ پڑو ، ہدا یک نہایت ہی بلیغ اور مؤثر پیرائے بیان ہے کہ ' دشمنوں تک کو پیار کرو' ایک ایسے گردو پیش میں جہاں اپنوں اور عزیز وں کے ساتھ بھی کہ ' دشمنوں تک کو پیار کرو' ایک ایسے گردو پیش میں جہاں اپنوں اور عزیز وں کے ساتھ بھی ضرورت کا ایک اعلیٰ اور کا مل ترین خیل بیدا کرنا تھا۔
ضرورت کا ایک اعلیٰ اور کا مل ترین خیل بیدا کرنا تھا۔

شنیدم که مردان راه خدا دل دشمنان هم نه کردند تنگ ترا کی میسر شود این مقام که باد د ستانت خلاف ست و جنگ

یا مشلأ اگرانہوں نے کہا'' اگر کوئی تمہارے ایک گال پر طمانچہ مارے تو دوسرا گال بھی آئے کر دو' تو یقیناً اس کا مطلب بیہ نہ تھا کہ بچے مج کوتم اپنا گال آگے کر دیا کر و بلکہ صحیح مطلب بیر تھا کہ انتقام کی جگہ عفو و درگزر کی راہ اختیار کرو۔ بلاغت کلام کے بیہ وہ مجازات ہیں جو ہر زبان میں یکسال طور پر پائے جاتے ہیں۔ اور بیہ ہمیشہ بڑی ہی جہالت کی بات ہمجھی جاتی ہے کہ ان کے مقصود و مفہوم کی جگہ ان کے منطوق پر زور دیا جائے۔ اگر ہم اس طرح کے مجازات کوان کے طواہر پر محمول کرنے گئیں گے تو نہ صرف تمام الہامی تعلیمات ہی درہم برہم ہوجا نا کہ انسان کا وہ تمام کلام جوادب و بلاغت کے ساتھ دنیا کی تمام زبانوں میں کہا گیا ہے، یک قلم مختل ہوجائے گا۔

اعمال انساني مين اصل رحم ومحبت بنه كه تعزير وانقام

باقی رہی ہیہ بات کہ حضرت سے نے سزا کی جگہ مُضَ رحم ودرگزرہی پر زور دیا توان کے مواعظ کی اصلی نوعیت بھے لینے کے بعد یہ بات اسے بھی بالکل واضح ہوجاتی ہے بلاشہ شرائع نے تعزیر وعقوبت فی نفسہ کوئی مستحس عمل ہے، اللہ اس لئے کہ معیشت انسانی کی بعض ناگزیر حالتوں کے لئے یہ ایک ناگزیر علاج ہے۔ دوسر کے نفظوں میں یوں کہا جاسکتا ہے کہ ایک کم درج کی برائی تھی جواس لئے گوارا کر گئی کہ بڑے درج کی برائی تھی جواس لئے گوارا کر گئی کہ بڑے درج کی برائی تی جوائی دن ایس مشغلہ بنالیا اور رفتہ رفتہ انسانی کی تعذیب وہلاکت کا ایک خوفناک آلہ بن گئی۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ انسانی قبل وغارت کری کی کوئی ہولنا کی ایسی نہیں ہے جوشر بعت اور قانون کے دیکھتے ہیں کہ انسانی قبل وغارت کری کی کوئی ہولنا کی ایسی نہیں ہے جوشر بعت اور قانون کے ان مسے نہ کی گئی ہواور جونی الحقیقت اسی بدلہ لینے اور سز اوسینے کے حکم کا ظالمان استعال نہ ہو۔

اگرتاری ہے پوچھاجائے کہ انسانی ہلاکت کی سب سے بڑی تو تیس میدان ہائے جنگ سے باہر کون کون میں میں تو یقینا اس کی انگلیاں ان عدالت گاہوں کی طرف اٹھ جائیں گی جو نہر ہوں کون کی جی اس کی انگلیاں ان عدالت گاہوں کی طرف اٹھ جائیں گی جو فہر ہوں اور جنہوں نے ہمیشدا پنے ہم جنسوں کی تعذیب و ہلاکت کا عمل اس کی ساری وحشت انگیزیوں اور جولنا کیوں کیساتھ جاری رکھا ہے۔ پس اگر معز سر میں تعزیر وسرز اسے خلاف کوئی نئی تشریع کرنی چا ہتے تھے۔ بلکہ ان کا مقصد بیتھا کہ اس ہولناک تعزیر وسرز اسے خلاف کوئی نئی تشریع کرنی چا ہتے تھے۔ بلکہ ان کا مقصد بیتھا کہ اس ہولناک غلطی سے انسان کو نجات دلائیں جس میں تعزیر وعقوبت کے غلونے بنتلا کردکھا ہے۔ وہ دنیا کو خلطی سے انسان کو نجات دلائیں جس میں اصل عمل رحم وصبت ہے، تعزیر وانتقام نہیں ہے۔ اور اگر تعزیر وسیاست جائز رکھی گئی ہے تو صرف اس لئے کہ بطور ایک ناگز ریملان کے عمل میں لائی جائے ۔ اس لئے نہیں کہ تہمارے دل رحم وصبت کی جگہ سرتا سر نفرت وانتقام کا آشیانہ بن جائیں۔

شریعت موسوی کے پیرووں نے شریعت کوصرف سزادینے کا آلہ بنالیاتھا۔حضرت سیح نے بتلایا کہ شریعت سزادینے کے لئے نہیں ، بلکہ نجات کی راہ دکھانے آتی ہے اور نجات کی راہ سرتاسر رحمت ومحبت کی راہ ہے۔

<sup>د بع</sup>مل' اور' عامل' میں امتیاز

دراصل اس بارے میں انسان کی بنیادی غلطی بیر ہی ہے کہ وہ ''عمل'' اور''عامل'' میں انسان قائم نہیں رکھتا۔ حالانکہ جہال تک ند جب کی تعلیم کا تعلق ہے، اس بات میں کہ ایک عمل کیسا ہے، اور اس میں کہ کرنے والا کیسا ہے، بہت بڑا فرق ہے اور دونوں کا حکم ایک نہیں۔ بلاشبہ تمام ندا ہب کا بی عالم گیر مقصد رہا ہے کہ بدعملی اور گناہ کی طرف سے انسان کے دل میں نفرت پیدا کر دیں، لیکن انہوں نے بھی گوار انہیں کیا کہ خود انسان کی طرف سے انسان کے دائر نفرت پیدا کر دیں، لیکن انہوں نے بھی گوار انہیں کیا کہ خود انسان کی طرف سے انسان کے اندر نفرت پیدا ہوجائے۔ یقینا انہوں نے اس بات پرزور دیا ہے کہ گناہ سے نفرت کرو۔ اس کی مثال ایسی ہے جیسے ایک طبیب

ہمیشہ لوگوں کو بیاری سے ڈراتا رہتا ہے اور بسااوقات ان کے مہلک نتائج کا ایسا ہولناک نقشہ تھنچے دیتا ہے کہ دیکھنے والے ہم کررہ جاتے ہیں۔لیکن میتو بھی نہیں کرتا کہ جولوگ بیار ہوجا نمیں ان سے ڈرنے اور نفرت کرنے لگے۔ یالوگوں سے کھے: ڈرواور نفرت کرو! اتنا ہی نہیں، بلکہ اس کی تو ساری توجہ اور شفقت کا مرکز بیاری کا وجود ہوتا ہے جوانسان جتنا زیادہ بیار ہوگا اتنا ہی زیادہ اس کی توجہ اور شفقت کا مستحق ہوجائے گا۔

#### مرض اورمريض

پس جس طرح جسم کا طبیب بیاریوں کے لئے نفرت کیکن بیار کے لئے شفقت اور ہمردی کی تلقین کرتا ہے، ٹھیک اسی طرح روح وول کے طبیب بیاریوں کے لئے نفرت کیکن ہمرددی کی تلقین کرتا ہے، ٹھیک اسی طرح روح وول کے طبیب بیاریوں کے لئے نفرت بین کہ گنا ہوں سے گنہگاروں کے لئے سرتا پار میں بیار بین کہ میں وہشت ونفرت بیدا کردیں، کیکن گنا ہوں سے بیدا کریں، گنہگارانسانوں سے نہیں ۔ اور بہی وہ نازک مقام ہے جہاں پیروان ند ہب نے پیدا کریں، گنہگارانسانوں سے نہیں ۔ اور بہی وہ نازک مقام ہے جہاں پیروان ند ہب نے شوکر کھائی ہے۔ ندا ہب نے چاہ تھا آئییں برائی سے نفرت کرنا سکھ کی جگہ انہوں نے ان انسانوں سے نفرت کرنا سکھ کیا جنہیں وہ اپنے خیال بین برائی کا مجرم نصور کرتے ہیں۔

## گنا ہوں ہےنفرت کر دمگر گناہ گاروں پر رحم کرو

حضرت مسے کی تعلیم سرتاسراسی حقیقت کی دعوت تھی۔ گناہوں سے نفرت کرو، مگران انسانوں سے نفرت نہ کروجو گناہوں میں مبتلا ہو گئے ہیں۔ اگرایک انسان گناہ گار ہے تواس کے معنی سے ہیں کہ اس کی روح و دل کی تندرسی باتی نہیں رہی ، کیکن اگراس نے بد بخانہ اپنی تندرسی صالح کردی ہے تو تم اس سے نفرت کیوں کرو؟ وہ تو اپنی تندرسی کھوکر اور زیادہ تہار ہے دم وشفقت کا مستحق ہوگیا ہے۔ تم اپنے نیار بھائی کی تیار داری کروگے یا اسے جلاد کے تازیانے کے حوالے کردوگے وہ موقع یا دکروجس کی تفصیل ہمیں بینٹ لوقا ( Saint کی زبانی معلوم ہوئی ہے۔ جب ایک گناہ گار عورت حضرت میں کی ضدمت میں لیالہ کی ذبانی معلوم ہوئی ہے۔ جب ایک گناہ گار عورت حضرت میں کی ضدمت میں

آئی اوراس نے اپنے بالوں کی لٹوں سے ان کے پاؤں پو تخصے تو اس پرریا کار فریسیوں )

( Pharise e e) کو (اور اب فریسیت کے معنی ہی ریا کاری کے ہو گئے ہیں (Pharisaism) سخت تبجب ہوا، لیکن انہوں نے کہا طبیب بیاروں کے لئے ہوتا ہے، نہ کہ تندرستوں کے لئے ۔ پھر خدا اوراس کے گنا ہگار بندوں کارشتہ رحمت واضح کرنے کے لئے ایک نہایت ہی موٹر اوردل نشین مثال بیان کی فرض کر و! ایک ساہوکار کے دوقرض کے ایک نہایت ہی موثر اوردل نشین مثال بیان کی فرض کر و! ایک ساہوکار کے دوقرض دار سے ماف کر دیا۔ وارتے ، ایک پیچاس روپیدکا، ایک ہزار روپیدکا ۔ ساہوکار نے دونوں کا قرض معاف کر دیا۔ بتاؤ! کس قرضدار پراس کا احسان زیادہ ہوا اورکون اس سے زیادہ محبت کرے گا۔ وہ جسے پیچاس معاف کردیئے یاوہ جسے ہزار؟ ہیں

نصیب ماست بہشت ای خدا شناس برو کہ مستق کرامت گناہ گار انند یمی حقیقت ہے جس کی طرف بعض ائمہ تا بعین نے اشارہ کیا ہے:

"انکسار العاصین احب الی الله من صولة المطیعین" خدا کے فرمال بردار بندوں کا عجز واکسار محبوب ہے۔

گدایا ں را ازیں معنی خبر نیست که سلطان جہاں باماست امروز

قر آن اور گناہ گار بندوں کے لئے صدائے تشریف ورحمت

ادر پھریمی حقیقت ہے کہ ہم قرآن میں دیکھتے ہیں جہاں کہیں خدانے گنا ہگارانسانوں کو مخاطب کیا ہے یاان کا ذکر کیا ہے تو عموماً یائے نسبت کے ساتھ کیا ہے جوتشریف ومحبت پردلالت کرتی ہے۔

> قُلْ يَعِبَادِيَ الَّذِينَ اَسُرَفُوا عَلَى اَنْفُسِهِمْ (٥٣:٣٩) عانتم اضللتم عبادي (١٤:١٥)

اس کی مثال بالکل ایس ہے جیسے ایک باپ جوش محبت میں اپنے بیٹے کو پکارتا ہے تو

خصوصیت کے ساتھ اپنے رشتہ پدری پر ذور دیتا ہے''اے میرے بیٹے!اے میرے فرزند! حضرت امام جعفر صادق نے سورہ زمر کی آیت رحمت کی تفسیر کرتے ہوئے کیا خوب فرمایا ہے:'' جب ہم اپنی اولا دکواپنی طرف نسبت دے کر مخاطب کرتے ہیں تو وہ بےخوف وخطر ہماری طرف دوڑنے لگتے ہیں، کیونکہ مجھ جاتے ہیں ہم ان پر غضب ناکنہیں'' قرآن میں خدانے ہیں سے زیادہ موقعوں پر ہمیں''یعبادی'' کہہ کر پکارا ہے۔کیااس سے بھی بڑھ کر اس کی رحمت وآ مرزش کا کوئی پیام ہوسکتا ہے؟

صیح مسلم کی مشہور صدیث کا مطلب کس طرح واضح ہوجا تا ہے جب ہم اس روشنی میں اس کا مطالعہ کرتے ہیں:

والذی نفسی بیدہ لولم تذنبوا لذهب الله بکم ولجاء بقوم یذنبون فیستغفرون (مسلم عن ابی هریره )، ه اس ذات کی شم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! اگرتم ایے ہوجاؤ کہ گناہ تم سے سرزدہی نہ ہوتو خدا تمہیں زمین سے ہٹاوے اور تمہاری جگدا یک دوسرا گروہ پیدا کر دے جس کا شیوہ یہ ہوکہ گناہوں میں مبتلا ہواور پھر خدا سے بخشش ومغفرت کی طلب گاری کرے۔

> فدای شیوهٔ رحمت که درلباس بهار بعذر خوای رندان باده نوش آمد

اصلاً انجيل اورقر آن كى تعليم ميں كوئي اختلاف نہيں

پس فی الحقیقت حفزت میچ (میرالهم) کی تعلیم میں اور قرآن کی تعلیم میں اصلاً کوئی فرق خبیں ہے۔ دونوں کا معیار احکام ایک ہی ہے، فرق صرف محل بیان اور بیرا بیر بیان کا ہے۔ حضرت میچ نے صرف اخلاق اور تزکیہ قلب پر زور دیا ، کیونکہ شریعت موسوی موجود تھی اور وہ اس کا ایک نقط بھی بدلنانہیں چاہتے تھے، کیکن قرآن کو اخلاق اور قانون دونوں کے احکام بیک وقت بیان کرنے تھے، اس کے قدر تی طور پر اس نے بیرا بیرا بیان ایسا اختیار کیا جو

مجازات ومتشابہات کی جگہ احکام وقوا نین کا صاف صاف جچا تلا پیرایہ بیان تھا۔اس نے کسب سے پہلے عفو و درگز رپرزور دیا اورا سے نیکی وفضیلت کی اصل قرار دیا ۔ساتھ ہی بدلہ لینے اور سزا دینے کا دروازہ بھی کھلا رکھا کہ ناگز برحالتوں میں اس کے بغیر چارہ نہیں ،لیکن نہایت قطعی اور واضح لفظوں میں بار بار کہد یا کہ بدلے اور سزا میں کسی طرح کی ناانصافی اور زیادتی نہیں ہونی چا ہے ۔ یقینا دنیا کے تمام نہیوں اور شریعتوں کے احکام کا ماحصل یہی تین اصول رہے ہیں۔

اور (دیکھو!) برائی کے بدیے و لیم ہی اوراتن ہی برائی ہے الیکن جوکوئی بخش دے اور بگاڑنے کی جگہ سنوار لے تو (یقین کرو!) اس کا اجراللہ کے ذمہ ہے۔اللہ ان لوگوں کو دوست نہیں رکھتا جوزیا دتی کرنے والے ہیں۔اورجس کسی پرظلم کیا گیا ہو اور دوظلم کے بعداس کا بدلہ لے تو اس پرکوئی الزام نہیں۔

الزام ان لوگوں پر ہے جوانسانوں پرظلم کرتے ہیں اور ناحق ملک میں فساد کا باعث موتے ہیں۔ اور جوکوئی بدلہ لینے کی جوتے ہیں۔ اور جوکوئی بدلہ لینے کی جگہ برائی برداشت کرجائے اور بخش دیتے بیٹینا یہ بردی ہی اولوالعزی کی بات ہے! اسلوب بیان برغور کرو! اگر چہابتدا میں صاف کہددیا تھا کہ:

"فَمَنَّ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللهِ"

اور بظاہر عفوو در گزر کے لئے اتنا کہد ینا کافی تھا ہمکن آخر میں پھر دوبارہ اس پرزور دیا:

'' وَلَمَنُ صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنُ عَذِّمِ الْأُمُوْدِ '' یه تکراراس لئے ہے کہ عفوودرگزر کی اہمیت واضح ہو جائے ، یعنی یہ حقیقت الحجی طرح آشکارا ہوجائے کہاگر چہ بدلے اورسزا کا دروازہ کھلا رکھا گیا ہے،لیکن نیکی وفضیلت کی راہ عفوودرگزرہی کی راہ ہے۔

پھراس پہلو پربھی نظررہے کہ قرآن نے اس سزا کو جو برائی کے بدلے میں دی جائے ، برائی ہی کے لفظ سے تعبیر کیا:

"وَجَزَوُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِّثْلُهَا"

لینی "سیر" کے بدلے میں جو پچھ کیا جائے گاوہ بھی "سید" ہی ہوگا۔

عمل حسن نہیں ہوگا کہ کین اس کا دروازہ اس لئے بازر کھا گیا کہ اگر باز ندر کھا جائے تو اس سے بھی زیادہ برائیاں ظہور میں آنے لگیں گی۔ پھر اس آ دمی کی نسبت جو معاف کردے ''اصلی'' کالفظ کہا ، لینی سنوارنے والا۔اس سے معلوم ہوا کہ یہاں بگاڑ کے اصلی سنوارنے والے وہی ہوئے جو بدلے کی جگھ عفود درگزرکی راہ اختیار کرتے ہیں۔ ایک

## قرآن کے زواجر وقوارع

ممکن ہے بعض طبیعتیں یہاں ایک خدشہ محسوں کریں۔اگر فی الحقیقت قرآن کی تمام تعلیم کا اصل اصول رحمت ہی ہے تو پھراس نے اپنے مخالفوں کی نسبت زجروتو بھنے کاسخت پیرامیر کیوں اختیار کیا؟

اس کامفصل جواب تو اپنے تحل میں آئے گا، کیکن تکمیل بحث کے لئے ضروری ہے کہ یہاں مختصر اشارہ کر دیا جائے۔ بلاشبہ قرآن میں ایسے مقامات موجود ہیں جہاں اس نے خالفوں کے لئے اللہ شدت وغلظت کا اظہار کیا ہے، کیکن سوال میہ ہے کہ کن مخالفوں کے لئے؟
ان کے لئے جن کی مخالفت محض اختلاف فکر واعتقاد کی مخالفت تھی، یعنی ایسی مخالفت جو معاندانہ اور جارحانہ نوعیت نہیں رکھتی تھی۔ جمیں اس سے قطعاً انکار ہے۔ ہم پورے وثوق

کے ساتھ کہہ سے ہیں کہ تمام قرآن میں شدت وغلظت کا ایک لفظ بھی نہیں مل سکتا جواس اللہ کے خالفوں کے لیے استعال کیا ہو۔ اس نے جہاں کہیں بھی مخالفوں کا ذکر کرتے ہوئے تحق کا اظہار کیا ہے، اس کا تمام ترتعلق ان مخالفوں سے ہے جن کی مخالفت بغض وعناد اورظلم وشرارت کی جارحانہ معاندت تھی۔ اور ظاہر ہے کہ اصلاح وہدایت کی کوئی تعلیم بھی اورظلم وشرارت کی جارحانہ معاندت تھی۔ اگرا یسے مخالفوں کے ساتھ بھی نرمی وشفقت ملحوظ رکھی جائے تو بلاشبہ پیر جمت کا سلوک تو ہوگا ، مگرانسانیت کے لئے نہیں ہوگا ، ظلم وشرارت کے لئے ہوگا اور یقینا تھی رحمت کا معیار نیہیں ہونا چاہئے کہ ظلم ونساد کی پرورش کرے۔ ابھی چند صفوں کے بعد شہیں معلوم ہوگا کہ قرآن نے صفات الہی میں رحمت کے ساتھ عدالت کو بھی صفوں کے بعد شہیں معلوم ہوگا کہ قرآن نے صفات الہی میں رحمت کے معاقد عدالت ہی کی صفت جلوہ اس کی جگہ دی ہے۔ اور سورہ فاتحہ میں ربو بیت اور رحمت کے بعد عدالت ہی کی صفت جلوہ گرموئی ہے کہ وہ رحمت سے عدالت کو الگ نہیں کرتا ، بلکہ اسے مین رحمت کا مقتضی قرار دیتا ہے۔ وہ کہنا ہے بتم انسانیت کے ساتھ رحم و محبت کا برتا و کر ہی نہیں سکتے ، اگر ظلم وشرارت کے لئے تم میں ختی نہیں ہے دیج اور ' واکو وک کا مجمع '' کہنے پر مجبور ہوئے۔

كفرمحض اور كفرجارحانه

قرآن نے'' کفر'' کالفظ انکار کے معنی میں استعال کیا ہے۔ انکار دوطرح کا ہوتا ہے، ایک پیکہ انکارمحض ہو، ایک پیکہ جارحانہ ہو۔

انکار محض ہے مقصود یہ ہے کہ ایک شخص تمہاری تعلیم قبول نہیں کرتا ،اس لئے کہ اس کی سمجھ میں نہیں آتی یا اس لئے کہ اس میں طلب صادق نہیں ہے یا اس لئے کہ جوراہ چل رہا ہے اس پرقانع ہے۔ بہر حال کوئی وجہ ہو، لیکن وہ تم سے متفق نہیں ہے۔

جارحانہ انکارے مقصود وہ حالت ہے جوصرف اتنے ہی پر قناعت نہیں کرتی ، بلکہ اس میں تمہارے خلاف ایک طرح کی کداور ضد پیدا ہو جاتی ہے اور پھر پیضد بڑھتے بڑھتے بغض وعناد اورظلم وشرارت کی تخت سے سخت صورتیں اختیار کرلیتی ہے۔اس طرح کامخالف

28 NO 18

صرف یمی نہیں کرتا کہ تم سے اختلاف رکھتا ہے، بلکہ اس کے اندر تمہارے خلاف بغض وعناد
کا ایک غیر محدود جوش پیدا ہوجاتا ہے۔ وہ اپنی زندگی اور زندگی کی ساری قو توں کے ساتھ
تہاری بربادی و ہلاکت کے در بے ہوجائے گائے تم کتنی ہی اچھی بات کہو، وہ تہمیں جھٹلائے
گائے کتنا ہی اچھا سلوک کرو، وہ تمہیں اذبت پہنچائے گائے مجوز روشنی تاریکی سے بہتر ہے،
تو وہ کہے: تاریکی سے بہتر کوئی چیز نہیں ہے کہو: کڑواہٹ سے مٹھاس اچھی ہے، تو وہ کہے:
نہیں، کڑواہٹ ہی میں دنیا کی سب سے بردی لذت ہے۔

یہی حالت ہے جسے قرآن انسانی فکر وبصیرت کے تعطل سے تعبیر کرتا ہے اوراسی نوعیت کے مخالف ہیں جن کیلئے اس کے تمام زواجرو تو ارع ظہور میں آئے ہیں۔

لَهُمْ قُلُوْبٌ لَا يَفْقَهُوْنَ بِهَا وَلَهُمْ أَعُينٌ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعُينٌ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعُينٌ كَالْآنْعَامِ بَلُ هُمْ أَفَلَيْكَ كَالْآنْعَامِ بَلُ هُمْ أَضُلُ أُولِيْكَ كَالْآنْعَامِ بَلُ هُمْ أَضُلُ أُولِيْكَ هُمُ الْغَلِيْلُونَ 0 (١٤٩٤)

ان کے پاس دل ہیں گرسوچے نہیں،ان کے پاس آنکھیں ہیں گرد کھے نہیں،ان کے پاس آنکھیں ہیں گرد کھے نہیں،ان کے پاس آنکھیں ہیں گر دیکھے نہیں،ان کے پاس کان ہیں گر سنے نہیں ۔وہ ایسے ہوگئے ہیں جیسے چار پائے نہیں بلکہ چار پایوں سے بھی زیادہ کھوئے ہوئے۔ بیار کرنے ہیں۔ ہمار مے فسراسی دوسری حالت کو 'کفر جحو د'' سے تعبیر کرتے ہیں۔

دنیا میں جب بھی سے ان کی کوئی دعوت ظاہر ہوئی ہے تو کی لوگوں نے اسے قبول کرلیا ہے،

کھر نے انکار کیا ہے، لیکن کچھ لوگ ایسے ہوئے ہیں جنہوں نے سے ان کی دعوت صیغہ واحد

'اس' ہونا چا ہیے ان کے خلاف طغیان وجح و اور ظلم وشرارت کی جھا بندی کر لی ہے۔ قرآن کا

جب ظہور ہوا تو اس نے بھی یہ تینوں جماعتیں اپنے سامنے پاکیں ۔اس نے پہلی جماعت کو

اپنی آغوش تربیت میں لے لیا، دوسری کو دعوت و تذکیر کا مخاطب بنایا، مگر تیسری کے ظلم وطغیان

پر حسب حالت وضرورت زجرو تو بن کی ۔اگر ایسے گروہ کے لئے بھی اس کے لب ولہجہ کی تحق

''رحمت' کے خلاف ہے تو بلا شبہ اس معنی میں قرآن رحمت کا معتر نے نہیں اور یقینا اس تر از و

#### سے اس کی رحمت تو لی نہیں جاسکتی۔

تم بار بارس چے ہو کہ وہ دین حق کے معنوی قوانین کو کا کنات فطرت کے عام قوانین کے اس قرار دیتا ہے۔ فطرت کا کنات کا اپنے فعل وظہور کے ہر گوشے میں کیا حال ہے؟ بیرحال ہے کہ وہ اگر چیسر تاسر رحمت ہے، کیکن رحمت کے ساتھ عدالت، اور بخشش کے ساتھ جزا کا قانون بھی رکھتی ہے۔ پس قرآن کہتا ہے: میں فطرت سے زیادہ کچھ نہیں دیے سکتا۔ تمہاری جس مزعومہ رحمت سے فطرت کا خزانہ خالی ہے، یقینا میرے آستین ودامن میں نہیں مل سکتی۔

فِطُرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبُدِيلَ لِغَلَيِ اللهِ أَ ذَالِكَ اللَّيْدُنُ الْقَيِّمُ أَوَلَكِنَّ اَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ٥ ذالِكَ اللَّيْدُنُ الْقَيِّمُ أَوَلَكِنَّ اَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ٥ (٢٠:٣٠)

الله کی فطرت جس پرالله نے انسان کو پیدا کیا ہے۔الله کی بناوٹ میں بھی تبدیلی نہیں ہوگئی تبدیلی نہیں ہوگئی فطرت ) سچا اورٹھیک ٹھیک دین ہے۔لیکن اکثر انسان ایسے ہیں جواس حقیقت سے بیخبر ہیں۔

قرآن کےان تمام مقامات پرنظر ڈالوجہاں اس نے بختی کے ساتھ مشکروں کا ذکر کیا ہے، پیچقیقت بیک نظرواضح ہوجائے گی۔ <sup>84</sup>



(a)

# مْلِكِ يَوُم اللِّرِيْن

''ربوبیت''اور''رحمت'' کے بعد جس صفت کا ذکر کیا گیا ہے وہ''عدالت'' ہے اوراس کے لئے''ملِکِ یَوُمِ الدِّیُنِ" کی تعبیراختیار کی گئی ہے۔

الدّين

سامی زبانوں کا ایک قدیم مادہ ' دان' اور' دین' ہے جوبد لے اور مکافات کے معنوں میں بولا جاتا تھا اور پھر آئین وقانون کے معنوں میں بھی بولا جانے لگا۔ چنانچ عبرانی اور آرامی میں اس کے معتد دمشتقات ملتے ہیں۔ آرامی زبان ہی سے غالبًا پہلفظ قدیم ایران میں بھی بہنچا اور پہلوی میں' دیدیہ' نے شریعت وقانون کا مفہوم پیدا کرلیا۔ خور داوستامیں میں بھی بہنچا اور پہلوی میں' دیدیہ' نے شریعت وقانون کا مفہوم پیدا کرلیا۔ خور داوستامیں ایک سے زیادہ موقع پر بیلفظ مستعمل ہوا ہے اور زر شتیوں کی قدیم ادبیات میں انشاء وکتابت کے آئین وقواعد کو بھی'' دین دبیرہ'' کے نام سے موسوم کیا ہے۔ علاوہ بریں زرشتیوں کی ایک نم جبی کتاب کانام'' دین کارت' ہے جو غالبًا نویں صدی مسیحی میں عراق کے ایک موبد نے مرتب کی تھی میں عراق کے ایک موبد نے مرتب کی تھی ہیں۔

بہرحال عربی میں 'الدین' کے معنی بدلے اور مکافات کے ہیں ،خواہ اچھائی کا ہو یابرائی کا۔

ستعلم لیلی ای دین تداینت

وائ عريمرفي التقاضي غريمها

پس''ملِکِ یَوُمِ الدِّینِ" کے معنی ہوئے: وہ جو جز اکے دن کا حکمران ہے لیعنی روز قیامت سرید میاں میر کئی تعبیر عامل غیریں

کااس سلیلے میں کئی باتیں قابل غور ہیں۔

# '' دین'' کے لفظ نے جزا کی حقیقت واضح کر دی

اولاً، قرآن نے نہ صرف اس موقع پر بلکہ عام طور پر جزاکے گئے ''الدین' کالفظافتیار کیا ہے اورای لئے وہ قیامت کو بھی عمو اُ '' یوم الدین' سے تبییر کرتا ہے۔ یہ تبییراس لئے اختیار کی گئی کہ جزاکے بارے میں جواعتقاد پیدا کرنا چاہتا تھا، اس کے لئے بہی تبییرسب نے زیادہ موز ول اور واقعی تبییر تھی ۔ وہ جزا کواعمال کاقدرتی متیجہ اور مکافات قرار دیتا ہے۔ نزول قرآن کے وقت پیروان ندا ہب کا عالم گیراعتقاد پیقا کہ جزا محض خوشنودی اور اس کے قبر وغضب کا متیجہ ہے، اعمال کے نتائج کو اس میں دخل نہیں۔ الوہیت اور شاہیت کا نشابہ تمام نہ بھی تصورات کی طرح ، اس معاطم میں بھی گراہی فکر کا موجب شاہیت کا نشابہ تمام نہ بھی تصورات کی طرح ، اس معاطم میں بھی گراہی فکر کا موجب اور اتفا۔ پولی دیکھتے تھے کہ ایک مطلق العنان با دشاہ بھی خوش ہو کر انعام واکرام دینے گئا ہے، اس لئے خیال کرتے تھے کہ خدا کا بھی ایسا بی حال ہے۔ وہ بھی ہم سے خوش ہو جا تا ہے بھی غیظ وغضب میں آ جا تا ہے۔ طرح طرح کی میں اور چڑھا ووں کی رہم اس اعتقاد سے پڑی تھی۔ لوگ دیوتاؤں کا جوش وغضب شد اکرنے کے لئے قربانیاں کرتے اور ان کی نظر النفات حاصل کرنے کے لئے قربانیاں کرتے اور ان کی نظر النفات حاصل کرنے کے لئے نذر س چڑھا تھے۔

یہود یوں اور عیسائیوں کا عام تصور دیوبانی تصورات سے بلند ہو گیا تھا،کیکن جہال تک اس معاطے کاتعلق ہے،ان کے تصور نے بھی کوئی وقع ترتی نہیں کی تھی۔

یہودی بہت ہے دیوتاؤں کی جگہ خاندان اسرائیل کا ایک خدا مانتے تھے۔ کیکن پرانے دیوتاؤں کی طرح بیرخدانی اسرائیل کا ایک خدا مانتے تھے۔ کیکن پرانے دیوتاؤں کی طرح بیرخدانی اور مطلق العنائی کا خدا تھا۔ وہ بھی خوش ہوکر انہیں اپنی چہتی قوم بنالیتا بھی جوش وانتقام میں آکر بر بادی و ہلاکت کے حوالے کر دیتا ۔ عیسائیوں کا اعتقاد تھا کہ آدم کے گناہ کی وجہ ہے۔ اس کی پوری نسل مخضوب ہوگئی اور جب تک خدانے اپنی صفت ابنیت کو بشکل میں (عیداللام) قربان نہیں کر دیا ، اس کے نسلی گناہ اور مخضوبیت کا کفارہ نہ ہو سکا۔

مجازات عمل کا معاملہ بھی دنیا کے عالمگیر قانون فطرت کا ایک گوشہ ہے لیکن قرآن نے جزاوسزا کا عقادایک دوسری ہی شکل ونوعیت کا پیش کیا ہے۔وہ اسے خدا کا کوئی ایسانعل نبیل قرار دیتا جو کا نئات ہستی کے عام قوا نین ونظام سے الگ ہو، بلکہ اس کا ایک قدرتی گوشة قرار دیتا ہے۔وہ کہتا ہے: کا ئنات ہستی کاعالمگیر قانون پیہے کہ ہرحالت کوئی نہ کوئی اثر رکھتی ہےاور ہر چیز کا کوئی نہ کوئی خاصہ ہے مکن نہیں یہاں کوئی شے اپنا وجود رکھتی ہو اوراثرات نتائج کےسلسلہ سے باہر ہو۔ پس جس طرح خدانے اجسام ومواد میں خواص ونتائج رکھے ہیں، اس طرح اعمال میں بھی خواص ونتائج ہیں۔اورجس طرح جسم انسانی کے قدرتی انفعالات ہیں، اس طرح روح انسانی کے لئے بھی قدرتی انفعالات ہیں۔جسمانی موثرات جسم پر مرتب ہوتے ہیں، معنوی موثرات سے روح متاثر ہوتی ہے۔ اعمال کے بہی قدرتی خواص ونتائح ہیں جنہیں جزاوسزا ہے تعبیر کیا گیا ہے۔اچھے عمل کا نتیجہ اچھائی ہے اور بہ ثواب ہے۔ برے مل کا متیجہ برائی ہے اور بیعذاب ہے۔ ثواب اور عذاب کے ان اثرات کی نوعیت كيا موكى؟ وحى البي نے مارى فهم واستعداد كرمطابق اس كانقشه كھينيا ہے۔اس نقشه ميں ايك مرقع بہشت کا ہے، ایک دوزخ کا۔ بہشت کے نعائم ان کے لئے ہیں جن کے اعمال بہتی ہوں گے۔دوزخ کی عقوبتیں ان کے لئے ہیں جن کے اعمال دوزخی ہوں گے۔

لَا يَسْتَوَى أَصُحٰبُ النَّارِ وَ أَصْحٰبُ الْجَنَّةِ ﴿ أَصْحٰبُ الْجَنَّةِ الْجَنَّةِ الْجَنَّةِ الْمَاكِنَةِ الْمَاكِنَةِ الْجَنَّةِ الْمَاكِنَةِ الْمُعَلِّقِ الْمَاكِنَةِ الْمُعَلِّقِ الْمَاكِنَةِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمَاكِنِينَ الْمُعَلِّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقُ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقُ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقُ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِقِ الْمُعَلِقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِّقِ الْمُعَلِقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلَّالِمِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعْلِقِيلِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلْمِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّ الْمُعِلِيلِمِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّ الْمُعِلَّ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمِ الْمُعِلِمِ الْمُعِلَّ الْمُعِلِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعِلِمِ الْمُعِلَّ الْمُعِلَّ الْمُعِلَّالِمِ الْمُعْلِمِ الْمُعِ

اصحاب جنت اوراصحاب دوزخ مهه (اپنے اعمال ونتائج میں) کیساں نہیں ہو سکتے کامیاب انسان وہی ہیں جواصحاب جنت ہیں!

جس طرح مادیات میں خواص ونتائج ہیں اس طرح معنویات میں بھی ہیں وہ کہتا ہے:تم دیکھتے ہو کہ فطرت ہر گوشہ وجود میں اپنا قانون مکافات رکھتی ہے ۔ممکن رنہیں کہاں میں تغیریا تسائل ہو۔فطرت نے آگ میں خاصہ رکھا ہے کہ جلائے ۔اب سوزش و پیش فطرت کی وہ مکافات ہو گئی جو ہراس انسان کے لئے ہے جو آگ کے شعلوں میں ہاتھ کو اللہ دےگا۔ کمکن نہیں کہ آگ میں کو دواوراس فعل کے مکافات سے بی جاؤ۔ پانی کا خاصہ شھنڈک اور رطوبت وہ مکافات ہے جو فطرت نے پانی میں ودیعت کر دی ہے۔ اب ممکن نہیں کہتم دریا میں اتر واوراس مکافات سے بی جاؤ۔ پھر جو فطرت کا نئات ہستی کی ہر چیز اور ہر حالت میں مکافات رکھتی ہے، کیونکر ممکن ہے کہ انسان کے لئے مکافات نہ رکھے؟ یہی مکافات جز اوسز اہے۔

آگ جلاتی ہے، پانی ٹھنڈک پیدا کرتا ہے، سکھیا کھانے سے موت، دودھ سے طاقت آگ جلاتی ہے، کونین سے بخاررک جاتا ہے۔ جب اشیاء کی ان تمام مکافات پر تمہیں تعجب نہیں ہوتا، کیونکہ یہ تمہاری زندگی کی ملتیات ہیں تو پھراعمال کے مکافات پر کیول تعجب ہوتا ہے؟ افسوس تم براتم اینے فیصلوں میں کتنے ناہموار ہو۔

تم گیہوں بوتے ہواور تمہارے ول میں ہھی بیے خدشہ نہیں گزرتا کہ گیہوں پیدائہیں ہو گا۔اگرکوئی تم ہے کہے کمکن ہے گیہوں کی جگہ جوار پیدا ہوجائے تو تم اسے پاگل سمجھوگے کیوں؟ اس لئے کہ فطرت کے قانون مکافات کا بھین تمہاری طبیعت میں رائخ ہوگیا ہے۔ تمہارے وہم وگمان میں بھی بیڈ خطر فہیں گزرسکتا کہ فطرت گیہوں لے کراس کے بدلے میں جواردے دیگی۔ اتناہی نہیں، بلکتم بیھی نہیں مان سے کہ اچھے تم کا گیہوں لے کربرے فتم کا گیہوں دیگی ہم جانتے ہو کہ وہ بدلا دینے میں قطعی اور شک وشبہ سے بالاتر ہے۔ پھر بتاؤ! جوفطرت گیہوں کے بدلے گیہوں اور جوارکے بدلے جواردے رہی ہے، کہ بگر ممکن بتاؤ! جوفطرت گیہوں کے بدلے گیہوں اور جوارکے بدلے جواردے رہی ہے، کہ بگر ممکن ہے کہ ایجھے مل کے بدلے برانتیجہ ندر کھی ہو؟

آمُ حَسِبَ اللَّهِ يُنَ اجْتَرَحُوا السَّيِّاتِ آنُ تَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ الْمَنُوا وَعَهِلُوا الصَّلِحٰتِ سَوَآءً مَّحْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَأَءً مَا يَحْكُمُونَ ٥ وَخَلَقَ اللهُ السَّمُواتِ وَالْاَرْضَ بِالْعَقِّ وَلِتُجُزى كُلُ نَفْسِم بِمَا كَسَبَتُ وَهُمْ لَا يُظُلِّمُونَ ٥ (٢٢-٢١:٢٥)

جولوگ برائیاں کرتے ہیں، کیاوہ سیجھتے ہیں ہم انہیں ان لوگوں جیسا کردیں گے جو
ایمان رکھتے ہیں اور جن کے اعمال اچھے ہیں؟ دونوں برابر ہوجائیں زندگی میں بھی
اور موت میں بھی؟ (اگران لوگوں کی نہم ودانش کا بھی فیصلہ ہے تو) افسوں ان کے
فیصلے پر اور اللہ نے آسان وزمین کو (بے کار اور عبث نہیں بنایا ہے، بلکہ ) حکمت
ومصلحت کے ساتھ بنایا ہے اور اس لئے بنایا ہے کہ ہرجان کو اس کی کمائی کے مطابق
بدلا ملے، اور یہ بدلا ٹھیک ٹھیک ملے گائی پر ظلم نہیں کیا جائے گا۔

چنانچہ یہی وجہ ہے کہ قرآن نے جزاوسزا کے لئے''الدین'' کالفظ اختیار کیا، کیونکہ مکافات عمل کامفہوم اداکرنے کے لئے سب سے زیادہ موز دل لفظ یہی تھا۔

#### اصطلاح قرآنی مین 'کسب'

اور پھر یہی وجہ ہے کہ ہم دیکھتے ہیں اس نے اچھے ہرے کام کرنے کو جا بجا'' کسب' کے لفظ سے تعبیر کیا ہے۔ '' کسب' کے معنی عربی میں ٹھیک ٹھیک وہی ہیں جواردو میں کمائی کے ہیں ، لیعنی ایسا کام جس کے نتیج سے تم کوئی فائدہ حاصل کرنا چا ہو، اگر چہ فائدے کی جگہ نقصان بھی ہوجائے ۔ مطلب یہ ہوا کہ انسان کے لئے جز ااور سز اخود انسان ہی کی کمائی ہے جیسی کسی کی کمائی ہوگی ویسا ہی نتیجہ پیش آئے گا۔ اگر ایک انسان نے اچھے کام کر کے اچھی کمائی کر کی ہو تو اس کے لئے اچھائی ہے۔ اگر کسی نے برائی کر کے برائی کمالی ہے تو اس کے لئے اچھائی ہے۔ اگر کسی نے برائی کر کے برائی کمالی ہے تو اس کے لئے برائی ہے۔

کُلُّ اِمْرِیُّه بِهَا کَسَبَ رَهِینٌ ٥ (٢١:٥٢) ہرانسان اس نتیج کے ساتھ جواس کی کمائی ہے، بندھا ہوا ہے۔ سورہ بقرہ میں جزاومز اکا قاعدہ کلیے بتاویا۔

لَهَا مَا كَسَيْتُ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَيْتُ وْ عَلَيْهَا مَا اكْتَسَيْتُ وْ (٢٨٢:٢)

(ہرانسان کے لئے وہی ہے جیسی کچھاس کی کمائی ہوگی) جو کچھاسے پانا ہے وہ بھی اس کی کمائی ہے اور جس کے لئے اسے جواب دہ ہونا ہے وہ بھی اس کی کمائی ہے۔ اسي طرح قوموں اور جماعتوں كى نسبت بھى ايك عام قاعدہ بتاديا۔

تِلُكَ أُمَّةٌ قَلْ خَلَتُ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَّا كَسَبُتُمْ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَا كَانُهُ إِيَّا تُسْتَلُونَ (١٣٣٢)

یہ ایک امت تھی جوگزر چکی۔اس کے لئے وہ نتیجہ تھا جواس نے کمایا اور تمہارے لئے وہ نتیجہ سے جوتم کماؤ گے۔تم سے اس کی بوچھ پچھٹیں ہوگی کہ ان لوگوں کے اعمال کسے تھے۔

علاوہ بریں صاف صاف لفظوں میں جابجا بید حقیقت واضح کردی کہ اگر دین الہی نیک علی و بریں صاف صاف لفظوں میں جابجا بید حقیقت واضح کردی کہ اگر دین الہی نیک عملی کی ترغیب دیتا ہے اور بدعملی سے روکتا ہے تو بیصرف اس لئے ہے کہ انسان نقصان وہلاکت سے بچے اور نجات وسعادت حاصل کرے۔ بیر بات نہیں ہے کہ خدا کا غضب وقبراسے عذاب دینا چاہتا ہواور اس سے بچنے کے لئے مذہبی ریاضتوں ادر عبادتوں کی ضرورت ہو۔

مَنْ عَبِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ اَسَاءَ فَعَلَيْهَا ۚ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَامٍ لِلْعَبِيْنِهِ (٣٦:٣١)

جس کسی نے نیک کام کیا تو اپنے لئے کیا اور جس کسی نے برائی کی تو خوہ اس کے آئے کیا اور جس کسی نے برائی کی تو خوہ اس کے آئے کلم کرنے وال ہو۔ واللہ و

ایک مشہور صدیث قدسی میں اس حقیقت کی طرف اشارہ کیا ہے۔

یاعبادی! لوان اولکم وآخرکم وانسکم وجنکم کانوا علی اتقی قلب رجل واحل منکم 'مازاد فی ملکی شیئا 'یا عبادی!لوان اولکم وآخرکم وانسکم وجنکم کانو اعلی افجر قلب رجل واحل منکم'ما نقص ذلك من ملکی شیئایاعبادی! لوان اولکم وآخر کم وانسکم و جنکم قاموا فی صعیل واحل فسالونی فاعطیت کل انسان مسالته، مانقص ذلك مما عندى الاكماينقص المخيط اذا ادخل البحريا عبادى انما هى اعمالكم احصيها لكم ثم اوفيكم اياها.فمن وجد خيرا فليحمد الله،ومن وجد غير ذلك فلا يلومن الانفسه (مسلم عن ابى ذر). فه

اے میرے بندو! اگرتم میں سے سب انسان جو پہلے گزر بچے اور وہ سب جو بعد کو پیدا ہوں گے اور تمام انس اور تمام جن اس فحض کی طرح نیک ہوجاتے جوتم میں سب سے زیادہ متنی ہے تو یاد رکھو! اس سے میری خداوندی میں کچھ بھی اضافہ نہ ہوتا۔ اے میرے بندو! اگر وہ سب جو پہلے گزر بچے اور وہ سب جو بعد کو پیدا ہوں کے اور تمام انس اور تمام جن اس فحض کی طرح بدکار ہوجاتے جوتم میں سب سے بدکار ہوجاتے جوتم میں سب سے بدکار ہوجاتے جوتم میں سب سے بدکار ہوجاتے ہوتم میں سب سے بدکار ہو تا ہے میری خداوندی میں پچھ بھی نقصان نہ ہوتا۔ اے میرے بندو! بدکار وہ سب جو بعد کو پیدا ہوں سے ایک مقام پرجمع ہوکر اگر وہ سب جو بعد کو پیدا ہوں سے ایک مقام پرجمع ہوکر بحث سے سوال کرتے اور میں ہر انسان کو اس کی منہ ما تکی مراد بخش دیتا تو میری رحمت و بخشش کے خزانے میں اس سے زیادہ کی نہ ہوتی جنتی کی سوئی سے نا کے جتنا پائی فل جانے سے سندر میں ہو حتی ہے۔

ا ہے میر ہے بندو! یا در کھو! یہ تہار ہے اعمال ہی ہیں جنہیں میں تہار ہے لئے انضباط
اور گرانی میں رکھتا ہوں اور پھرانہیں کے نتا کج بغیر کسی کی بیشی کے تہہیں واپس دے
دیتا ہوں ۔ پس جو کوئی تم میں اچھائی پائے چاہیے کہ اللہ کی حمد وثنا کر ہے۔ اور جس
سسی کو برائی پیش آئے تو چاہئے کہ خود اپنے وجود کے سوااور کسی کو ملامت نہ کر ہے۔
یہاں بیخد شہر کسی کے دل میں واقع نہ ہو کہ خود قرآن نے بھی جا بجا خدا کی خوشنودی اور
نارضا مندی کا ذکر کیا ہے۔ بلاشبہ کیا ہے! انتائی نہیں بلکہ وہ انسان کی نیک عملی کا اعلیٰ ورجہ یہی
قرار دیتا ہے کہ جو پچھ کر ہے ، صرف اللہ کی خوشنودی ہی کے لئے کر ہے۔ لیکن خدا کے جس
رضا وغضب کا وہ اثبات کرتا ہے، وہ جز اوسز اکی علت نہیں ، بلکہ جز اوسز اکا قدر تی نتیجہ ہے، یعنی

ینہیں کہتا کہ جزاوسزامحض خدا کی خوشنودی اور ناراضی کا نتیجہ ہے، نیک وبدا عمال کا نتیجہ نہیں ہے، بلکہ وہ کہتا ہے جزا وسزا تمام انسان کے اعمال کا نتیجہ ہے اور خدا نیک عملی سے خوشنود ہوتا ہے، بدعملی نالپند کرتا ہے۔ ظاہر ہے کہ ریعلیم قدیم اعتقاد سے نہ صرف مختصر ہے، بلکہ یکسر متفیاد ہے۔

بہر حال جزاوسزاکی اس حقیقت کے لئے ''الدین'' کالفظ نہایت موزوں لفظ ہے اور ان تمام گمراہیوں کی راہ بند کر دیتا ہے جواس بارے میں پھیلی ہوئی تھیں۔سورہ فاتحہ میں مجرداس لفظ کے استعال نے جزاوسزاکی اصلی حقیقت آشکارا کردی۔

#### الدين بمعنى قانون ومذهب

ٹانیا ، یہی وجہ ہے کہ مذہب اور قانون کے لئے بھی''الدین''کالفظ استعال کیا گیا، کیونکہ مذہب کا بنیادی اعتقاد ہی مکافات عمل کا اعتقاد ہے اور قانون کی بنیاد بھی تعزیرو سیاست پر ہے۔سورہ یوسف میں جہاں بیواقعہ بیان کیا ہے کہ حضرت یوسف (علیالہم) نے اینے چھوٹے بھائی کواینے پاس روک لیاتھا، وہاں فرمایا:

مَا كَانَ لِيَأْخُلَ أَخَاكُ فِي دِيْنِ الْمَلِكِ إِلَّا أَنْ يَشَاّعَ اللَّهُ (٢:١٢) يهال بادشاه مصركو بن مضفوداس كا قانون إ-

"ملِکِ يَوُمِ الدِّيُن" ميں عدالت الهي كا اعلان ہے

النائر بہاں ربوبیت اور رحمت کے بعد صفات قہر وجلال میں سے کسی صفت کا ذکر نہیں کیا گیا، بلکہ '' مالک یوم الدین' کی صفت بیان کی گئی جس سے عدالت اللی کا تصور ہمارے ذہن میں پیدا ہوجا تاہے۔اس سے معلوم ہوا کہ قرآن نے خداکی صفات کا جوتصور قائم کیا ہے۔اس میں قہر وغضب کے لئے کوئی جگہ نہیں۔البتہ عدالت ضرور ہے اور صفات قہریہ جس قدر بیان کی گئی ہیں، دراصل اسی کے مظاہر ہیں آھ

فی الحقیقت صفات الٰہی کے تصور کا یہی مقام ہے جہاں فکرانسانی نے ہمیشہ ٹھوکر کھائی۔ پیرظا ہر ہے کہ فطرت کا نئات ،ربو ہیت ورحمت کے ساتھ اپنے مجازات بھی رکھتی ہے اوراگر

#### أم الكتاب

آیک طرف اس میں پرورش و بخشش ہے تو دوسری طرف مواخذہ و مکافات بھی ہے۔ فکر انسانی کے لئے فیصلہ طلب سوال بیتھا کہ فطرت کے مجازات اس کے قبر و غضب کا نتیجہ ہیں یا عدل وقسط کے؟ اس کا فکر نارساعدل وقسط کی حقیقت معلوم نہ کرسکا۔ اس نے مجازات کو قبر وغضب پرمجمول کر لیا اور پہیں سے خدا کی صفات میں خوف و دہشت کا تصور پیدا ہو گیا حالا نکہ اگر وہ فطرت کا نئات کو زیادہ قریب ہو کر د کھے سکتا تو معلوم کر لیتا کہ جن مظاہر کو قبر وغضب کا نتیجہ نہیں ہیں، بلکہ عین مقتضاہ رحمت ہیں۔ اگر وغضب پرمجمول کر رہا ہے، وہ قبر وغضب کا نتیجہ نہیں ہیں، بلکہ عین مقتضاہ رحمت ہیں۔ اگر فطرت کا نئات میں مکافات کا مواخذہ نہ ہوتا یا تقیر کی تحسین و تکمیل کے لئے تخ یب نہ ہوتی تو میزان عدل قائم نہ رہتا مواخذہ نہ ہوتا یا تقیر کی تحسین و تکمیل کے لئے تخ یب نہ ہوتی تو میزان عدل قائم نہ رہتا مواخذہ نہ ہوتا یا تعیر کی تحسین و تکمیل کے لئے تخ یب نہ ہوتی تو میزان عدل قائم نہ رہتا مواخذہ نہ ہوتا یا تعیر کی تعین او تا۔

کارخانہ ستی کے تین معنوی عناصر کے ربوبیت ، رحمت ، عدالت

رابعاً جس طرح کارغانہ خلقت اپنے وجود وبقائے لئے ربوبیت اور رحمت کامختاج ہے، اسی طرح عدالت کا بھی مختاج ہے۔ اسی طرح عدالت کا بھی مختاج ہے۔ یہی تین معنوی عضر ہیں جن سے خلقت وہ ستی کا قوام ظہور میں آیا ہے۔ ربوبیت پرورش کرتی ہے، رحمت افادہ و فیضان کا سرچشمہ ہے اور عدالت سے بناؤاورخونی ظہور میں آتی اور نقصان وفساد کا ازالہ ہوتا ہے۔

تغمير وتحسين كيتمام حقائق دراصل عدل وتوازن كانتيجه بين

تم نے ابھی ربو بیت اور رحمت کے مقامات کا مشاہدہ کیا ہے۔ اگرا یک قدم آگے بڑھوتو اسی طرح عدالت کا مقام بھی نمودار ہو جائے ہے م دیکھو گے کہ اس کا رخانہ جستی میں بناؤ ، سلجھاؤ ،خو نی اور جمال میں سے جو پچھ بھی ہے، اس کے سوا پچھ بیں ہے کہ عدل وتو از ن کی حقیقت کا ظہور ہے۔ ایجاب وتعمیر کوتم اس کی بے شار شکلوں میں دیکھتے ہواور اس لئے بے شار ناموں سے پکارتے ہو، لیکن اگر حقیقت کا سراغ لگاؤ تو دیکھ لو کہ ایجا بی حقیقت یہاں صرف ایک ہی ہے اور وہ عدل واعتدال ہے۔

''عدل'' کے معنی ہیں برابر ہونا ، زیادہ نہ ہونا۔اس لئے معاملات اور قضایا میں فیصلہ کر دینے کوعدالت کہتے ہیں کہ حاکم دوفریقوں کی باہم دگر زیاد تیاں دور کر دیتا ہے۔تر از و ک 'تول کوبھی معادلت کہتے ہیں، کیونکہ وہ دونوں پلوں کا وزن برابر کر دیتا ہے۔ یہی عدالت جب اشیاء میں نمودار ہوتی ہےتو ان کی کمیت اور کیفیت میں تناسب پیدا کر دیتی ہے۔ایک جزء کا دوسرے جزء سے کمیت یا کیفیت میں مناسب وموز وں ہوناعدالت ہے۔

ابغور کرو! کارخانہ سی میں بناؤاور خوبی کے جس قدر مظاہر ہیں کس طرح ای حقیقت سے ظہور میں آئے ہیں۔ وجود کیا ہے؟ حکیم بتلا تا ہے کہ عناصر کی ترکیب کا اعتدال ہے۔ اگر اس اعتدالی حالت میں ذرا بھی فتوروا قع ہوجائے ، وجود کی نمود معدوم ہوجائے ۔ جسم کیا ہے؟ جسمانی مواد کی ایک خاص اعتدالی حالت ہے۔ اگر اس کا کوئی ایک جزء بھی غیر معتدل ہو جائے ، جسم کی ہیئت ترکیبی بگڑ جائے صحت و تندر تی کیا ہے؟ اخلاط کا اعتدال ہے۔ جہاں اس کا قوام بگڑا، صحت میں انحواف ہوگیا۔ حسن و جمال کیا ہے؟ تناسب واعتدال کی جہاں اس کا قوام بگڑا، صحت میں انحواف ہوگیا۔ حسن و جمال کیا ہے؟ تناسب واعتدال کی ایک کیفیت ہے۔ اگر انسان میں ہے تو خوب صورت انسان ہے۔ نباتات میں ہے تو پھول ہے، بھارت میں ہے تو پھول ہے۔ نفہ کی حلاوت کیا ہے؟ سرون کی ترکیب کا تناسب واعتدال ۔ آگرائی سربھی بے میل ہوا، نفہ کی کیفیت جاتی رہی۔

پھر پچھاشیاءواجساً مہی پرموقو ف نہیں، کارخانہ سی کا تمام نظام ہی عدل وقوازن پرقائم ہے۔ اگر ایک لحمہ کے لئے یہ حقیقت غیر موجود ہو جائے تو تمام نظام عالم درہم برہم ہو جائے۔ یہ کیابات ہے کہ نظام تمشی کا ہر کرہ اپنی اپنی جگہ معلق ہے، اپنے اپنے دائروں میں حرکت کررہا ہے اور ایبا بھی نہیں ہوتا کہ ذرابھی انحواف ومیلان واقع ہو؟ یہی عدالت کا قانون ہے جس نے سب کوایک خاص نظم کے ساتھ جکڑ بند کرر کھا ہے۔ تمام کرے اپنی اپنی کشش رکھتے ہیں اور ان کے مجموعی جذب وانجذ اب کے توازن سے ایسی حالت بیدا ہوگئی کشش رکھتے ہیں اور ان کے مجموعی جذب وانجذ اب کے توازن سے ایسی حالت بیدا ہوگئی دوسرے کہ ہرکرہ اپنی جگہ قائم ومعلق ہے۔ اگر کوئی کرہ اس قانون عدالت سے باہر ہوجائے تو معل

اعداد کے تناسب کی عظیم الشان صداقت جس پرریاضی اور حساب کے تمام حقائق کا دار ومدارہے، کیاہے؟ یہی عدل وتعادل کی حقیقت ہے۔جس دن سے حقیقت ذہن انسانی پر کھلی پھٹی ،علوم ومعارف کے تمام دروازے باز ہو گئے تتھے۔

وضع ميزان

چنانچ قرآن نے اس حقیقت کی طرف جا بجا اشارات کیے ہیں:

وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيْزَانَ٥الَّا تَطْغُوا فِي الْمِيْزَانِ٥

(14.4:00)

اوراس نے آسان کو بلند کردیا اور (اجرام ساویہ کے قیام کے لئے قانون عدالت کا) میزان بنادیا (تا کتم تولنے میں کی بیشی نہ کرد تھے

ید المعینوَان "بعنی تراز وکیا ہے؟ تعادل وتوازن کا قانون ہے جوتمام اجرام ساویہ کوان کی مقررہ جگہ میں تھا ہے ہوئے ہے اور بھی الیانہیں ہوسکتا کہ اس کے توازن کا پلاکس ایک طرف

کو جھک پڑے۔ اجرام ساویدکا یہی وہ غیر مرکی ستون ہے جس کی نسبت سورہ رعد میں فرمایا:

الله الله الله يُ رَفَعَ السَّمَواتِ بِغَيْرِ عَمَى تَرَوْنَهَا (٢:١٣)

الله جس نے آسانوں کو ( یعنی اجرام سادیہ کو ) بغیرستون کے بلند کر دیا ہے اور تم

(اس کی رہے ہو!

اورسور ہلقمان میں بھی اسی کی طرف اشارہ کیا ہے:

خَلَقَ السَّمُوٰتِ بِغَيْرِ عَمَلٍ تَرَوْنَهَا (١٠:٣١)

اس نے آسانوں کو (لیعنی اجرام سادیہ کو) پیدا کردیا اور تم دیکھ رہے ہو کہ کوئی ستون

انہیں تھاہے ہوئے نہیں ہے۔

یہ کہنا ضروری نہیں کہ عدل وتعادل کی حقیقت سمجھانے کے لئے میزان یعنی تراز د سے بہتر کوئی عام فہم اور دل نشین تعبیر نہیں ہوسکتی تھی۔

اسى طرح سوره آل عمران كى مشهور آيت شهادت مين قَائِمًا كبالْقِسْطِ (١٨:٣)

کہ کراسی حقیقت کی طرف اشارہ کیا ہے، یعنی کا کنات خلقت میں اس کے تمام کام

عدالت کے ساتھ قائم ہیں اور اس نے قیام ستی کے لئے یہی قانون تھہرادیا ہے۔

اعمال انسانی کاعدل وقسط پرونی ہونا قرآن کی اصطلاح میں دعمل صالح"ہے قرآن کہتا ہے: جب عدالت کا بیقانون کا نئات خلقت کے ہر کوشے میں نافذ ہے تو کیونکرمکن ہے کہانسان کے افکار واعمال کے لئے بے اثر ہوجائے! پس اس کوشے میں بھی وہی عمل مقبول ہوتا ہے جوافراط وتفریط اور میل وانحراف کی جگہ فطرت کے عدل وقسط پر بنی ہوتا ہے۔ اور اس کو وحی الهی ''عمل صالح'' کے نام سے تعبیر کرتی ہے۔ اگر تعبیر و جمال کے سینکٹر وں ناموں سے تمہیں مخالط نہیں ہوتا اور بیہ بات پالیتے ہو کہ ان سب میں اصل حقیقت ایک ہی ہے اور وہ عدالت ہے تو اس کوشے میں ایمان وعمل کی اصطلاح سے تمہیں کیوں توحش ہواور کیوں بے تھا شاانکار کر بیٹھو؟

اَفَغَيْرَ 'دِيْنِ اللهِ يَبُغُونَ وَلَهُ ٓ اَسُلَمَ مَنُ فِي السَّبُوٰتِ وَالْاَرْضِ طَوْعًا وَّكُرُهَا وَالنَّهِ يُرْجَعُونَ ٥ (٨٣:٣)

کیا بیلوگ چا ہے بین کہ اللہ کا تظہر ایا ہوا دین چھوڑ کرکوئی دوسرا دین تلاش کریں؟ حالا تکہ آسان اور زبین بیس جوکوئی بھی ہے سب اسی کے تم کی اطاعت کر رہے بیں،خوشی ہے ہویا ناخوش ہے مگرسب کے لئے چلنا اسی کے تھہرائے ہوئے قانون برہے ) اور آخر کارسب اسی کی طرف لو لمنے والے ہیں۔

بدعملی کے لئے قرآن کے اختیارات لغویہ

یکی وجہ ہے کہ قرآن نے بدعملی اور برائی کے لئے جتنی تعبیرات اختیار کی ہیں سب ایسی ہیں کہا گران کے معانی پرغور کیا جائے تو عدل وتو ازن کی ضداور مخالف ثابت ہوں گی ۔ گویا قرآن کے زویک برائی کی حقیقت اس کے سوا پر کھی ہیں ہے کہ حقیقت عدل سے انحراف ہو، مثان ظلم ، طغیان ، اسراف ، تبذیر ، افساد ، اعتداء ، عدوان وغیر ذلک ۔

''ظلم'' کے معن''وضع المشیء فی غیر موضعه" کے ہیں، بینی جوہات جس جگہ ہوئی چاہئے وہاں نہ ہو، بے محل ہوتو لغت میں اس حالت کو''ظلم'' کہیں گے۔اس لئے قرآن نے شرک و'ظلم عظیم'' کہا ہے، کیونکہ اس سے زیادہ کوئی بے محل بات نہیں ہو کتی۔اور پی ظاہر ہے کہ

أم الكتاب

کی چیز کااپی سی جگر میں نہ ہونا، ایک ایسی حالت ہے جو حقیقت عدل کے عین منافی ہے۔

''طغیان' کے معنی ہیں کسی چیز کااپی حد ہے گز رجانا۔ دریا کا پانی اپنی حد ہے بلند ہو
جاتا ہے تو کہتے ہیں بطغی الماء ، ظاہر ہے کہ حد ہے تجاوز عین عدالت کی ضد ہے۔

''اسراف' سرف ہے ہے' سرف' کے معنی یہ ہیں کہ جو چیز جتنی مقدار میں جہاں خرچ کرنی چاہئے ، اس سے زیادہ خرچ کردی جائے۔

''تبذیر' کے معنی کسی چیز کوالی جگہ خرچ کرنا ہے جہاں خرچ نہیں کرنا چاہئے ''اسراف' اور ''تبذیر' میں مقدار اور کل کا فرق ہوا۔ کھانے میں خرچ کرنا خرچ کا چیخ کی ہے ، لیکن اگر ضرورت سے زیادہ خرچ کیا جائے تو بیاسراف ہوگا۔ دریا میں روپیہ پھینک دینارو پیپر خرچ کرنے کا جائے تو بیاسراف ہوگا۔ دریا میں روپیہ پھینک دینارو پیپر خرچ کرنے کا چاہئے کہ کرنے کا چیخ کی ہیں کے بین دوتو یہ خل تبذیر ہوگا۔ دونوں صورتیں عدالت کے منافی ہیں کیونکہ حقیقت عدل ،مقدار اور کل دونوں میں تناسب چاہتی ہے۔

عدالت کے منافی ہیں کیونکہ حقیقت عدل ،مقدار اور کل دونوں میں تناسب چاہتی ہے۔

عدالت کے منافی ہیں کیونکہ حقیقت عدل ،مقدار اور کل دونوں میں تناسب چاہتی ہے۔

مزالت کے منافی ہیں کیونکہ حقیقت عدل ،مقدار اور کل دونوں میں تناسب چاہتی ہے۔

مزالت کے منافی ہیں کیونکہ حقیقت عدل ،مقدار اور کسی دونوں میں تناسب چاہتی ہے۔

مزالت کے منافی ہیں کیونکہ حقیقت عدل ،مقدار اور کسی دونوں میں تناسب چاہتی ہے۔

مزالت کے منافی ہیں کیونکہ حقیقت عدل ،مقدار اور کسی دونوں میں ، یعنی کسی چیز کا حالت اعتدال سے بیا ہم ہو جانا۔

''اعتداء''اور''عدوان''ایک ہی مادہ سے نہیں اور دونوں کے معنی حدسے گز رجانا ہے۔

### قرآن اورصفات الهي كاتصور

قرآن نے خداکی صفات کا جوتصور قائم کیا ہے، سورہ فاتحہاس کی سب سے پہلی رونمائی ہے۔ ہم اس مرقع میں وہ شبید کھے سکتے ہیں جوقر آن نے نوع انسانی کے سامنے پیش کی ہے پیر بوبیت ، رحمت اور عدالت کی هبیهہ ہے۔ انہیں تین صفتوں کے نظر سے ہم اس کے تصور الٰہی کی معرفت حاصل کر سکتے ہیں۔

بی قام کا تصور ہمیشہ انسان کی روحانی واخلاقی زندگی کامحور رہا ہے۔ یہ بات کہ فدہب کا معنوی اور نفسیاتی مزاج کیسا ہے اور وہ اپنے پیرووں کے لئے کس طرح کے اثر ات رکھتا ہے، صرف یہ بات دیکھ کرمعلوم کرلی جاسکتی ہے کہ اس کے تصور الہی کی نوعیت کیا ہے

انسان كاابتدائي نضور

جب ہم انبان کے تصورات الوہیت کا ان کے مختلف عہدوں میں مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں ان کے تغیرات کی رفتار کچھ بجیب طرح کی دکھائی دیتی ہے جھے اور تغلیل وقو جیہ کے عام اصول کا م نہیں دیتے۔ موجودات خلقت کے ہر گوشے میں تدریجی ارتفاء اصول کا م نہیں دیتے۔ موجودات خلقت کے ہر گوشے میں تدریجی ارتفاء (Evolution) کا قانون کام کرتا رہا ہے اور انسان کاجسم ود ماغ بھی اس سے باہر نہیں۔ جس طرح انسان کاجسم بتدریج ترقی کرتا ہوا نچلی کڑیوں سے اونچی کڑیوں تک پہنچا، اس طرح اس کے د ماغی تصورات بھی نچلے در جوں سے بلند ہوتے ہوتے بتدریج اور نجوں تک پہنچے، لیکن جہاں تک خدا کی ہستی کے تصورات کا تعلق ہے، معلوم ہوتا ہے کہ صورت حال اس سے بالکل برعکس رہی اور ارتفاء کی جگد ایک طرح کے تنزل اور ارتجاع کا قانون عبال کام کرتا رہا۔ ہم جب ابتدائی عہد کے انسانوں کا سراغ لگاتے ہیں تو ہمیں ان کے یہاں کام کرتا رہا۔ ہم جب ابتدائی عہد کے انسانوں کا سراغ لگاتے ہیں تو ہمیں ان کے قدم آگے بردھنے کی جگد بیچھے ہٹتے دکھائی دیتے ہیں۔

157

انسانی دماغ کاسب سے زیادہ پرانا تصور جوقد امت کی تاریکی میں جمکتا ہے وہ تو حیرة استی تصور ہے۔ یعنی صرف ایک ان دیکھی اور اعلیٰ ہتی کا تصور جس نے انسان کو اور ان تمام چیزوں کو جنہیں وہ اپنے چاروں طرف دیکھ رہا تھا، پیدا کیا، لیکن پھراس کے بعد ایبا معلوم ہوتا ہے جیسے اس جگہ سے اس کے قدم بتدرت پچھے ہٹنے گئے اور تو حید کی جگہ آہتہ آہتہ "'شراک'' اور تعد داللہ'' کا تصور پیدا ہونے لگا، یعنی اب اس ایک ہتی کے ساتھ جوسب سے بالاتر ہے، دوسری قوتیں بھی شریک ہونے لگیں اور ایک معبود کی جگہ بہت سے معبود وں کی چوکھٹوں پر انسان کا سر جھک گیا۔

اگر خدا کے تصور میں وحدت کا تصورانسانی دماغ کابلند تر تصور ہے اوراشراک اور تعدد کے تصورات نچلے درجے کے تصورات ہیں تو ہمیں اس بتیجہ تک پہنچنا پڑتا ہے کہ یہاں ابتدائی کڑی جونمایاں ہوئی وہ نچلے درجے کی نہتھی ،او نچے درجے کی تھی اوراس کے بعد جو کڑیاں ابھریں ،انہوں نے بلندی کی جگہ پستی کی طرف رخ کیا۔ گویا ارتقاء کا عام قانون یہاں بے اثر ہوگیا، ترتی کی جگہ رجعت کی اصل کا م کرنے گئی۔

انيسوين صدى ك نظري اورار تقائي مذهب

انیسویں صدی کے علاء اجتماعیات کاعام خیال بیتھا کہ انسان کے دینی عقائد کی ابتداء ان اوہا می تصورات سے ہوئی جواس کی ابتدائی معیشت کے طبعی تقاضوں اور احوال وظروف کے قدرتی اثرات سے نشو ونما پانے گئے تھے۔ بیقصورات قانون ارتقاء کے ماتحت درجہ بدرجہ مختلف کڑیوں سے گزرتے رہ اور آخر کارانہوں نے اپنی ترقی یافتہ صورت میں ایک اعلیٰ ہستی اور خالتی کل کے عقید سے کی نوعیت پیدا کرئی۔ گویا اس سلمی ارتقاء کی ابتدائی کڑی اعلیٰ ہستی اور خالتی کل کے عقید سے کی نوعیت پیدا کرئی۔ گویا اس سلمی ارتقاء کی ابتدائی کڑی اور ہا کی تھے جن سے طرح طرح کی الہی قوتوں کا تصور پیدا ہوا اور پھرائی تصور نے اوہا می تصور ان سے طرح طرح کی الہی قوتوں کا تصور پیدا ہوا اور پھرائی تصور نے کرتے ہوئے خدا کے ایک تو حیدی اعتقاد کی شکل اختیار کرئی۔ بے جانہ ہوگا اگر اختصار کے ساتھ یہاں ان تمام نظریوں پر ایک اجمالی نظر ڈال کی جائے جو اس سلسلے میں کے بعد دیگرے نمایاں ہوئے اور وقت کے ملی صلقوں کو متاثر کیا۔

دین عقائداور تصورات کی تاریخ به حیثیت ایک منتقل شاخ علم کے انیسویں صدی کی پیداوارہے۔اٹھارھویںصدی کے اواخر میں جب انڈ وجرمن (Indo-German) قبائل (بعنی وسط ایشیا کے آریائی قبائل) اور ان کی زبانوں کی تاریخ روشنی میں آئی تو ان کے دینی تصورات بھی نمایاں ہوئے اوراس طرح بحث وتقید کا ایک نیامیدان پیدا ہوگیا۔ یہی میدان تھا جس کے مباحث نے انیسویں صدی کے اواکل میں بحث ونظر کی ایک مستقل شاخ پیدا کردی ، یعنی دینی عقائد کی پیدائش اوران کے نشو ونما کی تاریخ کاعلم مدون ہونے لگا۔اس دور میں عام خیال بیتھا کہ خدا برسی کی ابتداء نیچر متفس (Nature-myths) کے تصورات سے موئی، یعنی ان خرافاتی اساطیر سے ہوئی جومظا ہر فطرت کے متعلق بنیا شروع ہو گئے تھے۔مثلاً روشیٰ کی ایک مستقل ہتی کا تصور پیدا ہو گیا ہارش کی قوت نے ایک دیوتا کی شکل اختیار کرلی۔ قديم آريائي تصورات سے جومظاہر فطرت كى يستش يبنى تھاس خيال كاموادفرا ہم ہواتھا۔ کین انیسویں صدی کے نصف ابتدائی دور میں جب افریقہ اورامریکہ کے وحثی قبائل کے حالات روشی میں آئے تو ان کے وینی تصورات کی تحقیقات نے ایک نے نظریئے کا سامان فراہم کر دیا۔سنہ ۲۷ کاء میں ڈی بروسے (De Brosses) نے انہیں وحثی قبائل کے تصورات ہے فیش ورشپ (Fetish-worship) کا استنباط کیا تھا، لینی الیبی اشیاء کی ہے ہیں ہے کہی جن روح کی وابتگی یقین کی جاتی تھی۔اب پھر سنہ ۱۸۰ء میں اے - کامٹ (A. Comte) نے ای پرستش سے خدا پرتی کی پیدائش کا نظر بیا ختیار کیا اور سرجان کبک (Sir John Lubbofk) نے (جوآ کے چل کرلار ڈاو بیری (Lord Avebury) کے لقب ہے مشہور ہوا)اسے مزید بحث و نظر کا جامہ پہنایا۔اس نظر بے کا اس عہد میں عام طور پر استقال کیا گیا تھا اور وقت کے علمی حلقوں کی قبولیت اس نے حاصل کر لی تھی۔

تقریباً اس عہد میں مین ازم (Manism) بعنی اجداد پرتی کے نظریے نے سراٹھایا اس نظریے کی بنیاداس قیاس پر رکھی گئی تھی کہانسان کوآ باءواجداد کی محبت وعظمت نے پہلے ان کی پرستش کی راہ دکھائی ، پھراسی پرستش نے قانون ارتقاء کے ماتحت ترقی کر کے خدا پرسی کی نوعیت پیدا کرلی۔ صحرانشین اور چراگاہوں کی جبتو کرنے والے قبیلوں کے ابتدائی تصورات میں اجداد پرتی کا وی موادموجود تھا۔ چین کی قدیم تاریخ میں بھی اس پرستش کا سراغ بہت دورتک ملنے لگا تھا۔ اس لئے اس نئے نظر یے کے لئے ضروری مواد فراہم ہوگیا اور سنہ ۱۸۵۰ء میں جب ہربرٹ (Herbert Spencer) نے ایپ آسیبی نظر یے اور سنہ ۱۸۵۰ء میں جب ہربرٹ (Ghost-theory) نے واراجتا عیات کے عالموں کے علقے میں اس نے فوراً مقبولیت پیدا کرلی۔

ای عہد میں دوسرانظریہ بھی بروئے کارآیا اوراس نے غیر معمولی مقبولیت حاصل کرلی۔

یہائی۔ بی۔ ٹیکر(E.B. Tylor) کا پنمزم (Animism) کا نظریہ تھا۔ سنہ ۱۸۷۱ء میں

اس نے اپنی شہور کتاب پری می ٹیو کلچر (Primitive Culture) شائع کی اوراس میں

و بنی عقائد کی کم از کم تعریف اینمزم کے ذریعے کی۔ اینمزم سے مقصود یہ ہے کہ انسان کے
تصورات میں اس کی جسمانی زندگی کے علاوہ ایک مستقل روحانی زندگی کا تصور بھی پیدا

ہوجائے۔ اس 'دمستقل روحانی زندگی' کا تصور ٹیلر کے نزد کیک خدا پرتی اور دینی عقائد کا
ہوجائے۔ اس 'دمستقل روحانی زندگی' کا تصور ٹیلر کے نزد کیک خدا پرتی اور دینی عقائد کا

ہیادی مادہ تھا۔ اس مادہ نے نشو ونما پاکر خدا کی ہستی کے عقید سے کی نوعیت پیدا کرلی۔ غالبًا

و بنی عقائد کی پیدائش کے تمام نظر پول میں سے پہلانظر سے ہوعلمی طریقے پر پوری طرح

مرتب کیا گیا اور بحث ونظر کے تمام اطراف و جوانب منظم اور آراستہ کیے گئے۔ چنا نچہ ہم

دیکھتے ہیں کہ وقت کے تمام علمی حلقوں پراس نظر یے ایک خاص اثر ڈالا تھا اور عام طور

پراسے ایک مقررہ اور طے شدہ اصل کی شکل میں پیش کیا جانے لگا تھا۔ انیسویں صدی کے

ناشتام تک اس نظر ہے کا مدافتہ ار بادا اسٹناء قائم رہا۔

ای اثناء میں مصر، بابل اور اشوریا کے قدیم آثار و کتبات کے طل سے تاریخ قدیم کا ایک بالکل نیا میدان روشنی میں آنے لگا تھا اور ان آثار کے مباحث نے مستقل علوم کی حشیت پیدا کر کی تھی۔ اس نے مواد نے مظاہر فطرت کی پرستش کی اصل کواز سرنو اہمیت دیشیت پیدا کر کی تھی۔ اس نے مواد کے مظاہر فطرات کے مید دونوں قدیم تدن دینی عقائد

کے یہی تصورات نمایاں کرتے ہیں۔ چنانچداب پھرایک نیافدہب (اسکول) پیدا ہوگیا جو خدارتی کی پیدا ہوگیا ہو خدارتی کی پیدائش کی ابتدائی بنیاد مظاہر فطرت کے تاثرات کو اردیتا تھا اور خصوصیت کے ساتھ اجرام سادی کے تاثرات پر زور دیتا تھا۔ اس نظریے کے حامیوں نے ایمزم (Animism) کی مخالفت کی اور ایسٹرل اینڈ نیچر میتھالوجسٹس Astral and کے تام سے شہورہوئے۔
(nature mythologiats کے تام سے شہورہوئے۔

کین انسویں صدی کے نصف آخری تھے ہیں جب کہ یہ تمام نظر یے سراٹھار ہے تھے،
دوسری طرف ایک خاص علمی حلقہ ایک دوسر نظر یے کی بنیادیں بھی چن رہا تھا۔ اس
نظر یے کا موادقد یم ترین تمدنی عہد کے شکار پیشہ قبائل کے نصورات نے بہم پہنچایا تھا جن
نظر یے کا موادقد یم ترین تمدنی عہد کے شکار پیشہ قبائل کے نصورات نے بہم پہنچایا تھا جن
کے حالات اب تاریخ کی دسترس سے باہر نہیں رہے تھے۔ یہ نظریہ ٹو ٹمزم
(Totemism) کے نام سے مقصود مختلف اشیاء اور جانوروں کے وہ انتسابات ہیں جو
اپنی طرف تھینچ کی ٹوٹمزم سے مقصود مختلف اشیاء اور جانوروں کے وہ انتسابات ہیں جو
جعیت بشری کی ابتدائی قبائلی زندگی میں پیدا ہو گئے تھے اور پھر پچھڑ صے کے بعدان اشیاء
اور جانوروں کا غیر معمولی احر ام کیا جانے لگا تھا۔ اس نظر یے کی روسے خیال کیا گیا کہ
ہندوستان کی گائے ،مصر کا مگر مچھاور بیل ،شالی خطوں کار پچھاور صحر انشین قبائل کا سفید بچھڑ ا
دراصل ٹوٹمزم ہی کے بقایا ہیں۔ سب سے پہلے سنہ ۱۸۸۰ء میں راہر ٹسن سمتھ
دراصل ٹوٹمزم ہی کے بقایا ہیں۔ سب سے پہلے سنہ ۱۸۸۰ء میں راہر ٹسن سمتھ
نے بھی اسی رخ یرقدم اٹھایا۔

کین کچھ مرصے کے بعد اس نظریے کی مقبولیت مجروح ہونا شروع ہوگئ۔ پروفیسر کین کچھ مرصے کے بعد اس نظریے کی مقبولیت مجروح ہونا شروع ہوگئ۔ پروفیسر جے۔ جی فریزر (J.G.Frazer) کا جمع کیا ہوا مواد جب منظر عام پرآیا تو معلوم ہوا کہ ٹوٹمورات کی نوعیت رکھتے تھے نہ دینی تصورات کی نوعیت رکھتے تھے نہ دینی تصورات کا مبدا بنے کی ان میں صلاحیت تھی۔ ان کی اصلی نوعیت زیادہ سے زیادہ ایک اجتماعی نظام کی تھی جس کے ساتھ طرح طرح کے تصورات کا ایک سلسلہ وابستہ ہو گیا

انھا۔ اس سے زیادہ انہیں اس سلسے ہیں اہمیت نہیں دی جاستی۔
مگر اس سلسے ہیں معاملہ کا ایک اور گوشہ بھی نمایاں ہوا تھا۔ فریز ر نے ٹو شعزم کے تضورات میں ایک بھی پائی تھی جس ہیں دین عقائد کا ابتدائی مواد بننے کی صلاحیت دکھائی دیتی تھی، یعنی و ہشم جو جادو کے اعتقاد سے تعلق رکھتی ہے۔ بحث ونظر کے اس گوشے نے مفکروں کی ایک بری تعداد کو اپنی طرف متوجہ کرلیا اور جادو کا نظر یعلمی علقوں میں روشناس ہو گیا۔ سنہ ۱۸۹۲ء میں ایک امر کی عالم ہے۔ کے۔ کینگ (J.K. Kenneg) اس پہلو پر توجہ دلا چکا تھا۔ اب بیسویں صدی کی ابتدائی برسوں میں بیک وقت جرمنی ، انگلینڈ ، فر انس اور امر یکہ کے علمی علقوں سے اس کی بازگشت شروع ہوگئی اور اینمزم کے خلاف ردفعل کا م کر نے امر یکہ کے علمی علقوں سے اس کی بازگشت شروع ہوگئی اور اینمزم کے خلاف ردفعل کا م کر نے لگا۔ اب بیخیال عام طور پر پھیل گیا کہ اینمزم کے تصورات سے پیش تربھی انسانی تصورات کا دور لگا۔ اب بیخیال عام طور پر پھیل گیا کہ اینمزم (Pre-animism) دور جادو کے تصورات کا دور ایک دوررہ چکا ہے اور بیا ما قبل اینمزم (Pre-animism) دور جادو کے تصورات کا دور کی حاد و کے این اور خدا ایک حاد و کے این کی این کی خان کی دور کر کی اور خدا ایک حاد و کے این کی دور کر کی دور کی اور خدا کی حاد و کے این کی تھارکہ کی تھا کہ کی شکل اختیار کر کی اور خدا کا میار کی حاد کی حاد و کے این کی کی کی دور کی دور کی دور کی دور کے این کی حاد کی دور کو کی کی کی دور کی دی کی دور کی دور

پرتی اور دینی عقائد کے مبادیات بیدا ہوگئے۔

اب جادو کا نظریہ ایک عام مقبول نظریہ بن گیا اور پچھلے نظریے اپنی جگہ کھونے گئے۔ سنہ ۱۹۹۵ء میں آر۔ آر۔ میرٹ (R.R. Merett) نے ،سنہ ۱۹۹۰ء میں آبوٹ (Hewitt) نے ،سنہ ۱۹۹۰ء میں آبوٹ (A.vier میں اے فیرکنڈٹ (K.Preuss) نے سنہ ۱۹۹۰ء میں اے فیرکنڈٹ (E.S. Hartland) نے سنہ کہ اور سنہ ۱۹۰۸ء میں ای ۔ ایس۔ صارف لینڈ (E.S. Hartland) نے اس نظریے پراپنے بحث وفکر کی تمام دیواریں اٹھا کیں اور اسے دور تک پھیلا تے چلے گئے۔ سب نظریے پراپنے بحث وفکر کی تمام دیواریں اٹھا کی اور اسے دور تک پھیلا تے چلے گئے۔ سب نظریے پراپنے بحث وفکر کی تمام دیواریں اٹھا کی اور اسے دور تک پھیلا ہے دیو درخیم کے بوبرٹ اور اس نظریے کا زعیم پہلے ان جو درخیم (Durkheim) اور ایم۔ ماس (M.Mauss) تھا۔ پھر سنہ ۱۹۱۶ء میں خود درخیم آگے بوجا اور اس نظریے کا سب سے بڑا علم بردار بن گیا۔ اس گروہ کی رائے میں ٹوٹر م

اوہام میں پایا جاتا ہے، جمعیت بشری کے دین تصورات کا اصلی مبدا تھا۔ قانون ارتقاء کے ک ماتحت انہیں تصورات نے خداپرتی کے عقائد کی ترقی یافتہ شکل ہیدا کر لی۔ ریست دین کے جندیال اور بعض پریٹرٹ نام (Protostant)علل نے جود نی عقائد

اس زمانے کے چندسال بعد بعض پروٹسٹنٹ (Protestant) علماء نے جود نی عقائد کے نفسیاتی مطالع میں مشغول سے مسکلے پر نفسیاتی نقط نگاہ سے نظر ڈالی اوراس نظر یے کی حمایت شروع کر دی۔وہ اس طرف گئے کہ خدا پرتی کے عقیدے کا مبدا ہمیں ندہب اور سحر کاری دونوں کے مرکب تصورات میں ڈھونڈ نا چاہئے۔اس جماعت کا پیش روآ رہے پشپ سوڈریلوم (Soderblom) تھاجس کے مباحث سند ۱۹۱۲ء میں شائع ہوئے۔

اس کے بعد کا زمانہ پہلی عالمگیر جنگ کا زمانہ تھا جو بیسویں صدی کا ایک دورختم کرکے دور ہے دورکا دروازہ کھول رہی تھی۔اس نے دور نے جہاں علم ونظر کے بہت سے گوشوں کو انقلا بی تغیرات سے آشا کیا، وہاں علم کی اس شاخ میں بھی ایک نیاانقلا بی دور شروع ہوگیا۔

دیم می چھانظر بے مادی نہ ہب ارتقاء (Evolutioism Materialistic) کی سے تمام پچھانظر بے مادی نہ ہب ارتقاء کا مردہی تھی کہ اجسام ومواد کی طرح اصل پر مبنی تھے۔ ان سب کے اندر یہ بنیادی اصل کا م کررہی تھی کہ اجسام ومواد کی طرح انسان کا دین عقیدہ بھی ہتدرتی کچلی کڑیوں سے ترقی کرنہ ہوا اعلیٰ کڑیوں تک پہنچا ہے۔اور انسان کا دین عقیدہ بھی ہتدرتی کچلی کڑیوں سے ترقی کرنہ ہوا اعلیٰ کڑیوں تک پہنچا ہے۔اور خدا پر تی کے عقید ہے میں تو حید (Monotheism) کا تصور ایک طول طویل سلسلہ ارتقاء کا نتیجہ ہے۔ انیسویں صدی کا نصف آخر ڈارونزم (Wells) ،اپنسر (Spencer) ، ویل (Wells) ، اپنسر (Spencer) ، ویل دور پر خدا کے اعتقاد کی پیدائش کا مسکلہ بھی اس سے متاثر ہوا اور نظر و بحث کے جتنے قدم طور پر خدا کے اعتقاد کی پیدائش کا مسکلہ بھی اس سے متاثر ہوا اور نظر و بحث کے جتنے قدم الحقود ہیں والے والے کا مران ہونے گئے۔

ندبب ارتقاء كاخاتمه اورز مانه حال كي تحقيقات

کین ابھی بیسویں صدی اپنے انقلاب انگیز انکشافوں میں بہت آ گے نہیں بڑھی تھی کہ ان تمام نظریوں کی عمارتیں متزلزل ہونا شروع ہو گئیں اور پہلی عالم کیر جنگ کے بعد کے عہد نے تو انہیں کیے قلم منہدم کر دیا۔ ابتمام الل نظر بالا تفاق دیکھنے گئے کہ اس راہ میں جنے قدم اٹھائے گئے تھے وہ سرے سے اپنی بنیاد میں بی غلط تھے، کیونکہ ان سب کی بنیاد قانون ارتفاء کی اصل پر رکھی گئی تھی اور ارتفائی اصل کی رہنمائی یہاں سود مند ہونے کی جگہ گراہ گن ارتفاء کی اصل پر رکھی گئی تھی اور ارتفائی اصل کی رہنمائی یہاں سود مند ہونے کی جگہ گراہ گن قابت ہوئی ہے۔ اب آئیس ٹھوس اور نا قابل انکار تاریخی شواہد کی روثنی میں صاف ضاف نظر آگیا کہ انسان کے دینی عقائد کی جس نوعیت کو انہوں نے اعلی اور ترقی یا فتہ قرار دیا تھاوہ بعد کے زمانوں کی پیداوار نہیں ہے ، بلکہ جمعیت بشری کی سب سے زیادہ پر انی متاع ہے۔ مظاہر فطرت کی پستش ، حیوائی انسابات کے تصورات ، اجداد پر تی کی رسوم اور جادو کے وہ اس کی اشاعت ہے بھی بہت پہلے جو تصورانسانی دل ود ماغ کے افق پر طلوع ہوا تھا، کے تو ہمات کی اشاعت سے بھی بہت پہلے جو تصورانسانی دل ود ماغ کے افق پر طلوع ہوا تھا، وہ انکی ترین ہتی کی موجود گی کا بے لاگ تصور تھا، یعنی خدا کی ہتی کا تو حیدی اعتفاد تھا۔ وہ ایک یا تھے اس موضوع پر خبابوں نے اس موضوع پر ڈبلیو ۔ شمٹ (کا میں کر کیا ہوں کی بہت بھی ہوں نے اس موضوع پر ذمانہ جو اس کی سب سے بہتر کتا ہے تھی ہوں اس نے اس موضوع پر ذمانہ جو اس کی سب سے بہتر کتا ہو تھی ہوں

'علم شعوب وقبائل انسانی کے پورے میدان میں اب پراناارتقائی فدہب یکسر دیوالیہ ثابت ہو چکا ہے۔ نشو ونما کی مرتب کڑیوں کا وہ خوش نماسلسلہ جواس فدہب نے پوری آمادگی کے ساتھ تیار کر دیا تھا اب کلزے ٹکڑے ہوگیا اور نے تاریخی ربحانوں نے اسے اٹھا کر پھینک دیا ہے'' لئے

أيك دوسرى جكد لكصة بين:

"اب بد بات واضح ہو چکی ہے کہ انسان کے ابتدائی عمران وتدن کے تصور کی اعلی
ترین ہیں '' فی الحقیقت تو حیدی اعتقاد کا خدائے واحد تھا اور انسان کا وینی عقیدہ جو
اس سے ظہور پذیر ہواوہ پوری طرح ایک تو حیدی دین تھا یہ حقیقت اب اس درجہ
نمایاں ہو چکی ہے کہ ایک سرسری نظر حقیق بھی اس کے لئے کفایت کرے گی نسل
انسانی کے قدیم پستہ قد قبائل میں سے اکثروں کی نسبت یہ بات وثوق کے ساتھ کہی

جا کتی ہے۔ اس طرح ابتدائی عہد کے جنگلی قبیلوں کے جو حالات روثنی میں آئے ہیں، اور کرنائی (Kurnai) جولین (Julin) اور جنوب مشرقی آسٹر الیا کے بائن (Yuin) قبیلوں کی نسبت جس قدر تاریخی مواد مہیا ہوا ہے، ان سب کی تحقیقات ہمیں اس نتیج تک پہنچاتی ہے آرگنگ (Arctic) تہذیب کے قبیلوں کے روایتی آخر کارای تاراور شالی امریکہ کے قبائل کے دین تصورات کی چھان بین نے بھی آخر کارای نتیج کونمایاں کیا 'النے

زمانهٔ حال کے نظارے نے اب اس مسئے کا موسوعاتی (Pantologic) طریق نظر سے مطالعہ کیا ہے اور قدیم معلومات ومباحث کی تمام شاخیں جمع کر کے مجموعی نتائج نکالے ہیں ۔ ضروری ہے کہ اس سلسلے کی بعض جدید تحقیقات پر ایک سرسری نظر ڈال کی جائے ،
کیونکہ ابھی وہ اس درجہ شائع نہیں ہوئی ہیں کہ عام طور پر نظر ومطالعے میں آنچکی ہوں۔

آسر بلیااور جزائر کے وشی قبائل اور مصر کے قدیم ترین آثار کی جدید حقیقات

آسٹریلیا اور جزائر بحرمحیط کے وحثی قبائل ایک غیر معین قدامت سے اپنی ابتدائی وجئی طفولیت کی زندگی بسر کرتے رہے۔ زندگی و معیشت کی وہ تمام ترقی یافتہ کڑیاں جوعام طور پر انسانی جماعتوں کے وجئی ارتقاء کا سلسلہ مر بوط کرتی ہیں، یہاں یک سرمفقو در ہیں۔ ابتدائی عہد کی بشری جمعیت کے تمام جسمانی اور دماغی خصائص ان کی قبائلی زندگی میں دیکھ لئے جاسکتے تھے۔ ان کے تصوراس درجہ محدود تھے کہ اوہام وخرافات میں بھی کی طرح کا ارتقائی خاتم ہیں یا جا تا بہم ان کا ایک اعتقادی تصور بالکل واضح تھا۔ ایک بالاتر ہستی ہے جس نظم نہیں پایا جا تا بہم ان کا آب مان پیدا کیا اور ان کا مرنا اور جینا اسی کے قبضہ وتصرف میں نے ان کی زمین اور ان کا آب مان پیدا کیا اور ان کا مرنا اور جینا اسی کے قبضہ وتصرف میں ہے۔ مصر کے قدیم ہاشندوں کی صدائیں آٹھ ہزار برس پیشتر تک کی ہمارے کا نوں سے نگرا چکی ہیں۔ قدیم مصری تصورات کا پورا سلسلہ اپنی عہد بعہد کی تبدیلیوں کے ساتھ ہمارے سامنے انجرآیا ہے۔ ہمیں صاف نظر آرہا ہے کہ ایک خدا کی پستش کا تصوراس سلسلے میں بعد کی ساتھ ہمارے سامنے انجرآیا ہے۔ ہمیں صاف نظر آرہا ہے کہ ایک خدا کی پستش کا تصوراس سلسلے میں بعد کی سید عمور کا تصوراس سلسلے میں بعد کی سید کی تبدیلیوں کے ساتھ ہمارے سامنے انجرآیا ہے۔ ہمیں صاف نظر آرہا ہے کہ ایک خدا کی پستش کا تصوراس سلسلے میں بعد کی ساتھ ہمارے سامنے انہرآیا ہیں۔ ہمیں صاف نظر آرہا ہے کہ ایک خدا کی پستش کا تصوراس سلسلے میں بعد کی سید

BBANGAR

آئہیں ابھرا، بلکہ سلسلے کی سب سے زیادہ پرانی کڑی ہے۔مصر کے وہ تمام معبود جن کے مرقعول سے اس کےمشہور عالم ھیکلوں اور مناروں کی دیواریں منقش کی گئی ہیں،اس قدیم ترین عہد میں اپنی کوئی نمودنہیں رکھتے تھے۔ جب صرف ایک''اوسیریز'' (Osiris) کی ان دیکھی ہستی کا اعتقاد دریائے نیل کی تمام آباد وادیوں پر چھایا ہوا تھا <sup>الا</sup>

مهنجو دارو کا خدائے واحد''اون''

ہندوستان میں مہنجو دارو (Mohenjodaro) کے آٹار ہمیں آریاؤں کے عہدورود
سے بھی آگے لیے جاتے ہیں۔ ان کے مطالعہ وتحقیق کا کام ابھی پورانہیں ہوا ہے۔ تاہم
ایک حقیقت بالکل واضح ہوگئ ہے۔ اس قدیم ترین انسانی بہتی کے باشندوں کا بنیا دی تصور
توحید الہی کا تصور تھا، اصنام پرستانہ تصور نہ تھا۔ وہ اپنے یگا نہ خداکو اون (Oun) کے نام
سے پکارتے تھے جس کی مشابہت ہمیں سنسکرت کے لفظ اندوان (Undwan) میں مل
جاتی ہے۔ اس یگانہ ستی کی حکومت سب پر چھائی ہوئی ہے۔ طاقت کی تمام ہستیاں اس کے
طفہرائے ہوئے قانون کے ماتحت کام کر رہی ہیں۔ اس کی صفت ویدوکن

(Vedukun) ہے، یعنی ایسی ہستی جس کی آئکھیں بھی غافل نہیں ہو تکتیل۔ لا تَانُحُدُهُ سِنَةٌ وَّلا نَوُمٌ "(۲۵۵:۲)

الله كى يگانه اوران ديكھى ہستى كاقىدىم سامى تصور

سامی قبائل کا اصلی سرچشمہ صحرائے عرب کے بعض شاداب علائے تھے۔ جب اس چشے میں نسل انسانی کا پائی بہت بڑھ جاتا تو اطراف میں پھیلنے لگتا، یعنی قبائل کے جھے عرب سے نکل کراطراف وجوانب کے ملکوں میں منتشر ہونے لگتے اور پھر چندصد یوں کے بعد نیار نگ روپ اور نئے نام اختیار کر لیتے

شایدانسانی قبائل کا انشعاب کرہ ارضی کے دو مختلف حصوں میں بہ یک وقت جاری رہا اور زمانۂ مابعد کی مختلف قو موں اور تدنوں کا بنیا دی مبداء بنا۔ صحرائے گوئی کے سرچشے سے وہ قبائل نظے جو ہندی یور پی (انڈویورپین) (Indo-European) آریاؤں کے نام سے پہارے گئے ۔ صحرائے عرب سے وہ قبائل نظے جن کا پہلا نام سامی پڑا اور پھر بیتام بے شارناموں کے بچوم میں گم ہوگیا۔ تاریخ کی موجودہ معلومات اس حد تک پہنچ کررک گئی ہیں اور آگے کی خبر نہیں رکھتیں۔

عرب قبائل کا یہ انشعاب بتدرت کم مغربی ایشیا اور قریبی افریقہ کے تمام دور دراز حصوں تک پھیل گیا تھا۔ فلسطین ،شام ،مصر ، نوبیا ،عراق اور سواحل خلیج فارس سب ان کے دائرہ انشعاب میں آگئے تھے۔ عاد ، شمود ،عمالقہ ،ھکسوس ،موابی ،آشوری ،عکادی ، سومیری ،عیلا می ، "رامی اور عبر انی وغیر هم مختلف مقاموں اور مختلف عہدوں کی قوموں کے نام ہیں۔ گر دراصل سب ایک ہی قبائلی سرچشے سے نکلے ہوئے ہیں یعنی عرب سے۔

اب جدیدسامی اثریات کے مطالعہ سے جوان تمام قوموں سے تعلق رکھتی ہیں، ایک حقیقت بالکل واضح ہوگئ ہے، بینی ان تمام قوموں میں ایک اعتقاد موجود تھا اور وہ''ال ۔الاہ''یا''اللہ'' کے نام سے پکارا جاتا تھا۔ یہی''الاہ'' ہے جس نے کہیں''املی'' کی صورت اختیار کی کہیں''الوہ'' کی اور کہیں''الاھیا'' کی ۔

انسان کی پہلی راہ ہدایت کی تھی ، گم راہی بعد کوآئی

بہرحال بیسویں صدی کی علمی جتبو اب ہمیں جس طرف لے جارہی ہے وہ انسان کا قد یم ترین تو حیدی اور غیراصنا می اعتقاد ہے۔ اس سے زیادہ اس کے تصورات کی کوئی بات پرانی نہیں۔ اس نے اپنے عہد طفولیت میں ہوش و فرد کی آتکھیں جو نہی کھوئی تھیں، ایک یگانہ ہت کا اعتقاد اپنے اندر موجود پایا تھا۔ پھر آ ہت آ ہت اس کے قدم بھٹنے گے اور ہیرونی اثرات کی جولا نیاں اسے نئی نئی صورتوں اور نئے نئے ڈھٹکوں سے آشنا کرنے لگیں۔ اب اگرات کی جولا نیاں اسے نئی نئی صورتوں کا تصورت و فرما پانے لگا اور مظاہر فطرت کے بے شار ایک سے زیازہ مافوق الفطرت طاقتوں کا تصورت و فرما پانے لگا اور مظاہر فطرت کے بے شار جلوے اسے اپنی طرف تھینچنے گئے۔ یہاں تک کہ پرستش کی ایسی چوکھٹیں بنیا شروع ہو گئیں جنہیں اس کی جمین نیاز چھوسکتی تھی اور تصورات کی ایسی صورتیں انجرنے لگیس جو اس کے جنہیں اس کی جمین نیاز چھوسکتی تھی اور تصورات کی ایسی صورتیں انجرنے لگیں جو اس کے خوکر سے پچ بھی نہیں سکتا تھا۔

کمند کونه و بازدی ست و بام بلند یمن حوالهٔ و نو مبدیم گنه مگیر ند پس معلوم ہوا کداس راہ میں تھوکر بعد کونگی \_ پہلی حالت ٹھوکر کی نہتھی ،راہ راست پرگام فرسائیوں کی تھی۔

> من ملک بودم و فردوس بریں جایم بود آدم آور د درین خانه خراب آبادم

اگراس صورت حال کوگمراہی ہے تعبیر کیا جاسکتا ہے تو ماننا پڑے گا کہ پہلی حالت جو انسان کو پیش آئی تھی وہ گمراہی کی نہ تھی ، ہدایت کی تھی ۔اس نے آئکھیں روشن میں کھولی تھیں، پھرآ ہتہ آ ہتہ تاریکی پھلنے لگی۔

#### دین نوشتول کی شہادت اور قرآن کا اعلان

زمانہ حال کی عملی تحقیقات کا بہتیجہ ادیان عالم کے مقد س نوشتوں کی تصریحات کے عین مطابق ہے۔ مصر، یونان، کالڈیا، ہندوستان، چین، ایران سب کی مذہبی روائیتیں ایک ایسے ابتدائی عہد کی خبر دیتی ہیں جب نوع انسانی گمراہی اورغمنا گی ہے آشنا نہیں ہوئی تھی اور فطری ہدایت کی زندگی بسر کرتی تھی۔ افلاطون نے کر یطیاس (Critias) میں آبادی عالم کی جو حکایت درج کی ہے، اس میں اس اعتقاد کی پوری جھلک موجود ہے۔ اورطیماؤس کی جو حکایت درج کی ہے، اس میں اس اعتقاد کی پوری جھلک موجود ہے۔ اورطیماؤس ہے۔ تورات کی کمایت جوایک مصری پیاری کی زبانی ہے، مصری روایت کی خبر دیتی ہے۔ تورات کی کماب پیدائش نے آدم کا قصہ بیان کیا ہے۔ اس قصے میں آدم کی پہلی زندگی موایت کی بہتی زندگی تھی۔ بہتی زندگی تص میں ہوئی اور بہتی زندگی مفقود ہوگئی۔ اس قصے میں ہی یہی اصل کام کر رہی ہے کہ یہاں پہلا دور فطری ہدایت کا تھا، انحواف و گمراہی کی راہیں بعد کو کھلیں۔ قرآن نے تو صاف صاف اعلان کر دیا ہے کہ:

وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلَّاأُمَّةً وَّاحِدَةً فَاخْتَلَفُوا (١٩ـ١١)

ابتداء میں تمام انسان ایک ہی گروہ تھے (بعنی الگ الگ راہوں میں بھٹکے ہوئے نہ

تھے) پھرا ختلاف میں پڑ گئے۔

دوسری جگه مزید تشریح کی:

كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيْنَ مُبَشِّرِيْنَ وَ مُنْذِرِيْنَ وَٱنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ يَيْنَ النَّاسِ فِيْهَا اخْتَلَفُوا فِيْهِ (٢١٣:٢)

ابتدامیں تمام انسانوں کا ایک ہی گروہ تھا (یعنی فطری ہدایت کی ایک ہی راہ پر تھے، پھراس کے بعد اختلافات پیدا ہو گئے) پس اللہ نے ایک کے بعد ایک نبی مبعوث کئے۔وہ نیک عملی کے تیجوں کی خوشخری ویتے تھے، بدعملی کے تیجوں سے متنبہ کرتے تھے۔ نیز ان کے ساتھ نوشتے نازل کئے ، تا کہ جن باتوں میں لوگ اختلاف کرنے لگے ہیں ، ان کا فیصلہ کردیں۔

ارتقائی نظریہ خدا کی ہستی کے اعتقاد میں نہیں، مگر اس کی صفات کے

تصورات کےمطالعے میں مدددیتاہے

پس خدا کی ہتی کے عقیدے کے بارے میں انیسویں صدی کا ارتفائی نظریہ ابنی عملی اہمیت کھو چکا ہے اور بحث ونظر میں بہت کم مدد دے سکتا ہے۔ البتہ جہاں تک انسان کے ان تصوروں کا تعلق ہے جوخدا کی صفات کی نقش آ رائیاں کرتے رہے ہمیں ارتقائی نقطہ خیال سے ضرور مدد ملتی ہے۔ کیونکہ بلاشبہ یہاں تصورات کے نشو وارتفاء کا ایک ایسا سلسلہ موجود ہے جس کی ارتقائی کڑیاں ایک دوسرے سے الگ کی جاسکتی ہیں اور نجلے درجوں سے او نے درجے کی طرف ہم بڑھ سکتے ہیں۔

خدا کی ہستی کا اعتقاد انسان کے ذہن کی پیداوار نہ تھا کہ ذہنی تبدیلیوں کے ساتھ ساتھ وہ بھی بدلتا رہتا ۔وہ اس کی فطرت کا ایک وجدانی احساس تھا اور وجدانی احساست میں نہتو ذہن وفکر کے موثرات مداخلت کر سکتے ہیں نہ باہر کے اثرات سے ان میں تبدیلی ہوسکتی ہے۔لیکن انسان کی عقل ذات مطلق کے تصور سے عاجز ہے۔وہ جب کسی چیز کا تصور کرنا جا ہتی ہے تو گوتصور ذات کا کرنا چاہئے ،لیکن تصور میں صفات ووارض ہی آتے ہیں اور صفات ہی کے جمع وتفرقہ سے وہ ہر چیز کا تصور آراستہ کرتی ہے۔ یس جب فطرت کے اندرونی جذبے نے ایک بالا ترہستی کے اعتراف کا ولولہ پیدا کیا تو ذہن نے چاہاس کا تصور آراستہ کر ہے،لیکن جب تصور کیا تو ہ اس کی ذات کا تصور نہ تھا، اس کی صفات کا ،جن کا ذہن میں سے بھی انہیں صفات کا ،جن کا ذہن انسانی شخیل کر سکا تھا۔ یہیں سے خدا پرستی کے فطری جذبے میں ذہن وفکر کی مداخلت شروع ہوگئی۔

عقل انسانی کی در ماندگی اورصفات الہی کی صورت آ رائی

عقل انسانی کا دراک محسوسات کے دائرے میں محدود ہے۔اس لئے اس کا نضوراس دائر ہے سے باہر قدم نہیں نکال سکتا۔ وہ جب کسی ان دیکھی اور غیر محسوس چیز کا تصور کرے گ

تو نا گزیر ہے کہ تصور میں وہی صفات آئیں جنہیں وہ دیکھتی اور شتی ہےاور جواس کے حاسہ ا

ذوق کمس کی دسترس سے باہز میں ہیں۔ پھراس کے ذہن وَلَفَار کی جنتی ہیمی رسائی ہے، بیک

د فعظہور میں نہیں آئی ہے، بلکہ ایک طول طویل عرصے کے نشو دار تقاء کا متیجہ ہے۔ ابتدا میں اس کا ذہن عبد طفولیت میں تھا۔ اس لئے اس کے تصورات بھی اس نوعیت کے ہوتے

تھے۔ پھر جوں جوں اس میں اور اس کے ماحول میں ترتی ہوتی گئ، اس کا ذہن بھی ترتی کرتا

گیااور ذہن کی ترقی ونز کیے کے ساتھ اس کے تصورات میں بھی شائنگی اور بلندی آتی گئی۔

اس صورت حال کا نتیجہ بیرتھا کہ جب بھی ذہن انسانی نے خدا کی صورت بنانی جاہی تو

ہمیشہ ولیمی بنائی جیسی صورت خود اس نے اور اس کے احوال وظروف نے پیدا کر لی تھی۔

جوں جوں اس کامعیار فکر بدلتا گیا، وہ اپنے معبود کی شکل وشاہت بھی بدلتا گیا۔ اے اپ ت

آئینة نظر میں ایک صورت نظر آتی تھی۔ وہ مجھتا تھا بیاس کے معبود کی صورت ہے، حالانکہ وہ

فکرانسانی کی سب ہے پہلی در ماندگی یہی ہے جواس راہ میں پیش آئی۔

حرم جویان دری را می پر ستند

فقیهان دفتری را می پرستند

بر ا مکن برده تا معلوم گر دد

که پاران دیگری را می پر ستند

یک در ماندگی ہے جس سے نجات دلانے کے لئے وی اللی کی ہدایت ہمیشہ نمودارہ وتی رہی سکتہ انبیاء کرام (علیهم السلام) کی دعوت کی ایک بنیادی اصل بیر ہی ہے کہ انہوں نے ہمیشہ خدایر تی کی تعلیم و لیسی ہی شکل واسلوب میں دی جیسی شکل واسلوب کے نہم و تحل کی استعداد

مخاطبوں میں پیداہوگئ تھی۔وہ مجمع انسانی کے معلم ومر بی تصاور معلم کا فرض ہے کہ متعلموں میں جس درجے کی استعداد پائی جائے ،اس درجے کا سبق بھی دے۔ پس ابنیاء کرام نے بھی وقنا فو قنا خدا کی صفات کے لئے جو پیرایہ تعلیم اختیار کیا ،وہ اس سلسلدار تقاء سے باہر نہ تھا، بلکہ اس کی مختلف کڑیاں مہیا کرتا ہے۔

ارتقاءتصور كےنقاط ثلاثه

اسلیلے کی تمام کریوں پر جب ہم نظر ڈالتے ہیں اوران کے فکری عناصر کی تحلیل کرتے ہیں اوران کے فکری عناصر کی تحلیل کرتے ہیں تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ اگر چہان کی بیشتر تین ہیں رہے اور انہیں سے اسلیلے کی بدایت ونہایت معلوم کی جاسکتی ہے:

در تحسیر ساللہ میں کیا ،

(۱) تجسم ملل سے تزید کی طرف۔

(۲) تعددواشراک (Polytheism) سے توصیر (Monotheism) کی طرف۔

(۳) صفات قبر وجلال سے صفات رحمت و جمال کی طرف ب

یعن بھیم اور صفات قہریہ کا تصوراس کا ابتدائی درجہ ہے اور تنزہ اور صفات رحمت و جمال سے اتصاف، اعلیٰ و کامل درجہ۔ جوتصور جس قدر ابتدائی اور اوٹیٰ در ہے کا ہے، اتنا ہی جسم اور صفات قہریہ کا عضر اس میں زیادہ ہے۔ جوتصور جس قدر زیادہ ترقی یا فتہ ہے، اتنا ہی زیادہ منزہ اور صفات رحمت و حلال سے متصف ہے۔

انسان کاتصور صفات قہریہ کے تاثر سے کیوں شروع ہوا؟

انسان کا تصور صفات قہریہ کے تخیل سے کیوں شروع ہوا؟ اس کی علت واضح ہے۔ فطرت کا ئنات کی تغییر ، تخریب کے نقاب میں پوشیدہ ہے۔ انسانی فکر کی طفولیت تغییر کاحسن ندد کیھیکی ، تخریب کی ہولنا کیوں سے مہم گئی یغییر کاحسن و جمال دیکھنے کے لئے فہم وبصیرت کی دوررس نگاہ مطلوب تھی اور وہ ابھی اس کی آنکھوں نے پیدائہیں کی تھی۔

دنیا میں ہر چیز کی طرح ہر نعل کی نوعیت بھی اپنا مزاج رکھتی ہے۔ بناؤ ایک ایسی حالت ہے <sub>،</sub>

جس کا مزاج سرتاسر سکون اور خاموثی ہے اور بگاڑ ایک ایسی حالت ہے کہ اس کا مزاج سرتا سرشورش اور ہولنا کی ہے۔ بناؤا بجاب ہے بظم ہے، جمع ور تیب ہے۔ بگاڑ سلب ہے، برہمی ہے، تفرقہ واختلال ہے۔ جمع وظم کی حالت ہی سکون کی حالت ہوتی ہے اور تفرقہ و برہمی کی حالت ہی شورش وافتجار کی حالت ہے۔ دیوار جب بنتی ہے تو تہمیں کوئی شورش مجسوں نہیں ہوتی لیکن جب گرتی ہے تو دھا کہ ہوتا ہے اور تم بے اختیار چو تک المصتے ہو۔ اس صورت حال کا قدرتی متیجہ ہیں ہوش کہ حیوانی طبیعت سلبی افعال سے فوراً متاثر ہو جاتی ہے۔ کیوں کہ ان کی خمود میں شورش اور ہولنا کی ہے، کیکن ایجانی افعال سے متاثر ہونے میں دیرلگاتی ہے، کیونکہ ان کا حسن و جمال یکا کیک مشاہدے میں نہیں آ جا تا اور ان کا مزاح شورش کی جگہ خاموثی اور سکون ہے گئے

فطرت کے سلبی مظاہر کی قہر مانی اور ایجا بی مظاہر کا حسن و جمال ۔انسان

برشفتگی سے پہلے دہشت طاری ہوئی

اسی بناء پر عقل انسانی نے جب صفات الہی کی صورت آرائی کرنی چاہی تو فطرت کا سُنات کے سلبی مظاہر کی دہشت سے فوراً متاثر ہوگئ ۔ کیونکہ زیادہ نمایاں اور پر شور تھے۔ اور ایجانی و تقمیری حقیقت سے متاثر ہونے میں بہت دیرلگ گئی کیونکہ ان میں شورش اور ہنگامہ نہ تھا۔ بادلوں کی گرج ، بجل کی کڑک ، آتش فشاں پہاڑوں کا افتجار ، زمین کا زلزلہ، آسان کی ژالہ باری ، دریا کا سیلا ب، سمندر کا تلاحم ، ان تمام سلبی مظاہر میں اس کیلئے رعب وہیت تھی اور اسی ہیہت کے اندروہ ایک خضبناک خدا کی ڈراؤنی صورت دیکھنے لگا تھا۔ اسے بہلی کوئی شان مجبور سہیں ہوسکتا تھا، وہ بادلوں کی گرج میں کوئی شان مجبوبیت منہیں پا سکتا تھا، وہ بادلوں کی گرج میں کوئی شان مجبوبیت نہیں پا سکتا تھا اور اس کی عقل اجھی خدا کے آئیں کا موں سے آشنا ہوئی تھی !

خوداس کی ابتدائی معیشت کی نوعیت بھی ایسی ہی تھی کہ انس ومحبت کی جگہ خوف دوحشت کے جذبات برا میکختہ ہوتے۔وہ کمزوراور نہتا تھا اور دنیا کی ہر چیز اسے ڈشمنی اور ہلاکت پرتلی نظر آتی تھی۔دلدل کے مچھروں کے جھنڈ چاروں طرف منڈ لا رہے تھے۔زہر یلے جانور ہر طرف رینگ رہے تھے۔ درندوں کے حملوں سے ہرونت مقابل رہنا پڑتا تھا۔ سر پرسورج<sup>م</sup> کی تپش بے پنا تھی اور جاروں طرف موسم کے اثر ات ہولناک تھے غرض کہ اس کی زندگی سرتاسر جنگ اورمحنت تھی اور اس ماحول کا قدرتی نتیجہ تھا کہ اس کا ذہن خدا کا تصور کرتے ہوئے خدا کی ہلاکت آ فرینیوں کی طرف جاتا ، رحمت و فیضان کا ادراک نہ کرسکتا۔

## بالاخر صفات رحمت وجمال كااشتمال

کیکن جوں جوں اس میں اور اس کے ماحول میں تنبد ملی ہوتی گئی ،اس کے تصور میں بھی یاس و دہشت کی جگہ امید ورحمت کاعنضر شامل ہوتا گیا ، یہاں تک کہ معبودیت کے تصور میں صفات رحمت وجمال نے بھی ولیں ہی جگہ یال جیسی صفات قہر وجلال کے لئے تھی۔ چنانچہا گرفتہ یم اقوام کے اصنام پرستانہ تصورات کا مطالعہ کریں تو ہم دیکھیں گے کہ ان کی ابتداء ہر جگه صفات قبر وتصور بی سے ہوئی ہے اور پھر آ ہت آ ہت رحت و جمال کی طرف قدم اٹھا ہے۔ آخری کڑیاں وہ نظر آئیں گی جن میں قبروغضب کے ساتھ رحت و جمال کا تصور بھی مساویا نہ حثیت سے قائم ہو گیا ہے ۔ مثلاً قہرو ہلا کت کے دیوتا وُں اور تو تول کے ساتھ زندگی ، ذوق ، دولت اور حسن وعلم کے دیوتاؤں کی بھی پرستش شروع ہوگئ ہے۔ یونان کاعلم الاصنام اینے لطافت تخیل کے لحاظ سے تمام اصنامی تخیلات میں اپنی خاص جگهر کھتا ہے، کیکن اس کی پرستش کے بھی قدیم معبود و ہی تھے جو تہر وغضب کی خوفنا کے قوتیں مستجھی جاتی تھیں ۔ ہندوستان میں اس وقت تک زندگی اور بخشش کے دیوتاؤں ہے کہیں زیادہ ہلاکت کے د بوتاؤں کی پرستش ہوتی ہے۔

ظہور قر آن کے وقت دنیا کے عام تصورات

بہرحال ہمیں غور کرنا جا ہے کہ قرآن کے ظہور کے وقت صفات الہی کے عام تصورات کی نوعیت کیاتھی اور قر آن نے جوتصور پیش کیااس کی حیثیت کیاہے؟

ظہور قرآن کے وقت یانچ دین تصور اللہ فکرانسانی پر چھائے ہوئے تھے۔ ا پینی ۲- ہندوستانی ۳۔ مجوی ۷- یبودی اور ۵ میحی

### ا ييني تضور

ونیا کی تمام قدیم قوموں میں چینیوں کی میخصوصیت سلیم کرنی پڑتی ہے کہان کے تصور الوہیت نے آبتدا میں جوالیک سادہ اور مبہم نوعیت اختیار کر لی تھی ،وہ بہت عد تک برابر قائم رہی اور زمانہ مابعد کی ذہنی وسعت پذیریاں اس میں زیادہ مداخلت نہ کر سکیں۔ تاہم تصور کا کوئی مرقع بغیر رنگ وروغن کے بن نہیں سکتا ،اس لئے آہتہ آہتہ اس سادہ خاکے میں بھی مختلف رنگیس نمایاں ہونے لگیں اور آخر کا را یک رنگین تصویر متشکل ہوگئی۔

چین میں قدیم زمانے میں مقامی خداوک کے ساتھ ایک '' آسانی '' ہستی کا اعتقاد بھی موجود تھا۔ ایک ایسی بلندا در عظیم ہستی جس کی علویت کے تصور کے لئے ہم آسان کے سوااور کسی طرف نظر نہیں اٹھا سکتے ۔ آسان حسن و بخشایش کا بھی مظہر ہے۔ قہر وغضب کی بھی ہولنا کی ہے۔ اس کا سورج روثنی اور حرارت بخشا ہے، اس کے ستارے اندھیر راتوں میں ہولنا کی ہے۔ اس کا سورج روثنی اور حرارت بخشا ہے، اس کے ستارے اندھیر راتوں میں قدیلیس روثن کرتے ہیں ،اس کی بارش زمین کو طرح طرح کی روئیدگیوں سے معمود کردیتی میں اور اس کی گرج دلوں کو دہلا بھی دیتی ہیں اور اس کی گرج دلوں کو دہلا بھی دیتی ہیں۔ اس لئے آسانی خدا کے تصور میں بھی دونوں صفتیں نمودار ہوئیں ۔ ایک طرف اس کی جود و بخشالیش ہے، دوسری طرف اس کا قہر وغضب ہے۔ چینی شاعری کی قدیم کتاب میں ہم جود و بخشالیش ہے، دوسری طرف اس کا قہر وغضب ہے۔ چینی شاعری کی قدیم کتاب میں ہم قدیم ترین چینی تصور اس کی اس متضاد نمودوں پر حیرانی وسر شنگی کا اظہار کیا گیا ہے۔ '' یہ کیا ہیں۔ اس لئے آسانی اور ہم آ ہنگی نہیں ؟ تو زندگی بھی بخشا ہے اور تیر کے ایس ہا کہ کہ کیاں بھی ہیں'۔

ی ''آسان' چینی تصور کا ایک ایسا بنیادی عضر بن گیا کہ چینی جمعیت آسانی جمعیت اور چینی مملکت آسانی جمعیت اور چینی مملکت آسانی مملکت کے نام سے رکاری جانے لگی ۔ رومی جب پہلے پہل چین سے آشنا جوئے تو انہیں ایک'' آسانی مملکت'' ہی کی خبر ملی تھی۔ اس وقت سے (Coelum) کے مشتقات کا چین کے لئے استعمال ہونے لگا۔ یعنی'' آسان والے''اور'' آسانی''۔اب بھی

آگریزی میں چین کے باشندوں کے لئے مجازاً ''سلے شیل'' (Celestial) کا لفظ استعال کیاجا تاہے، یعنی آسانی ملک کے باشندے۔

اس آسانی ہستی کے علاوہ گزرے ہوئے انسانوں کی رومیں بھی تھیں جنہیں دوسرے عالم میں پہنچ کرند بیروتصرف کی طاقتیں حاصل ہوگئی تھیں اور اس لئے پرسنش کی مستحق سمجی گئ تھی۔ ہرخاندان اپنی معبود رومیں رکھتا تھا اور ہرعلاقہ اپنامقامی خدا۔

# لاؤ-تزواور کنگ فوزی کی تعلیم

سنہ میمی سے پانچ سو برس پہلے لاؤ۔ تزو (Lao-Tzu) اور کنگ فوزی
راہ دکھائی اور معاشرتی حقوق وفرائض کی ادائیگی کا ایک قانون مہیا کر دیا۔لیمن جہاں تک
خدا کی ہستی کاتعلق ہے'' آسان'' کاقد بی تصور بدستورقائم رہااوراجداد پرتی کے عقائد نے
اس کے ساتھ مل کرایک ایسی نوعیت پیدا کر لی گویا آسانی خدا تک پہنچنے کا ذریعہ گزری ہوئی
روحوں کا وسیلہ اور تشفع ہے۔ روحانی تصورات میں وسیلے کا اعتقاد ہمیشہ عابدانہ پرستش کی
نوعیت پیدا کر لیتا ہے، چنانچہ بیتو سل بھی عملاً تعبد تھا اور ہر طرح کے دینی اعمال ورسوم کا
مرکزی نقطہ بن گیا تھا۔

ہندوستان اور یوتان میں دیوتاؤں کے تصور نے نشوونما پائی تھی جو خدائی کی ایک
بالاترہتی کے ساتھ کارخانہ عالم کے تصرفات میں شرکت رکھتے تھے چینی تصور میں بیخانہ
بزرگوں کی روحوں نے بھرااوراس طرح اشراک اور تعدد کے تصور کی پوری فش آرائی ہوگئی۔
کنگ فوزی کے ظہور سے پہلے قربانیوں کی رسم عام طور پررائج تھی۔ کنگ فوزی نے اگر چہ
ان پرزوزہ بین دیا ہیکن ان سے تعرض بھی نہیں کیا۔ چنانچہ وہ چینی مندروں کا تقاضا برابر پوراکر تی
رہیں۔ قربانیوں کے ممل کے پیچھے طلب بخشش اور جلب تحفظ دونوں کے تصور کام کرتے
سے قربانیوں کے ذریعہ ہم اپنے مقاصد بھی حاصل کر سکتے ہیں اور خدا کے قہروغضب سے
سے قربانیوں کے ذریعہ ہم اپنے مقاصد بھی حاصل کر سکتے ہیں اور خدا کے قہروغضب سے
مخفوظ بھی ہوجا سکتے ہیں۔ پہلی غرض کے لئے وہ نذر ہیں ، دومری غرض کے لئے فدید!

لاؤ۔ تزونے '' تاؤ'' یعنی طریقت کے مسلک کی بنیاد ڈالی۔اسے چین کا تصوف اور کو دیات جین کا تصوف اور کو دیات ہے۔ اور کا تصوف اور کو دیات ہے۔ اور ان اور داخل مراقبے کی راہوں سے آشنا کیااور ندہجی اور اخلاقی تصورات میں ایک طرف گہرائی اور دفت آفرینی پیدا ہوئی، دوسری طرف لطافت فکراور دفت خیال کے نئے نئے درواز سے کھلے کیکن تصوف ملک کا عام دین تصور نہیں بن سکتا تھا۔اس کی محدود جگہ چین میں بھی وہی رہی جو ویدانت کی ہندوؤں میں اور تصوف کی مسلمانوں میں رہی ہے۔

چين کانثمنی تصور

اس کے بعدوہ زمانہ آیا جب ہندوستان کے شمنی ۱۸ (یعنی بدھ مذہب) کی چین میں اشاعت ہوئی۔ یہ ہہایا نابدھ مذہب تھا جو مذہب کے اصلی مبادیات ہے بہت دور جا چکا تھا اور جس نے تبدل پذیری کی الی بے روک کیک پیدا کر لی تھی کہ جس شکل قطع کا خانہ ملتا تھا، وییا ہی جسم بنا کراس میں سا جا تا تھا۔ یہ جب چین ،کوریا اور جایان میں پہنچا تو اسے ہندوستان اور سیلون سے مختلف قتم کی فضا ملی اور اس نے فوراً مقامی وضع قطع اختیار کرلی۔ ہندوستان اور سیلون سے مختلف قتم کی فضا ملی اور اس نے فوراً مقامی وضع قطع اختیار کرلی۔ بدھ مذہب کی نسبت یقین کیا جا تا ہے کہ خدا کی ہستی کے تصور سے خالی ہے، لیکن پیروان بدھ نے خود بدھ کو خدا کی جگہ دے دی اور اس کی پرستش کا ایک ایسا عالمگیر نظام قائم کیروان بدھ نے خود بدھ کو خدا کی جگہ دے دی اور اس کی پرستش کا ایک ایسا عالمگیر نظام قائم کی دیا جس کی کوئی دوسری نظیر اصنا می خدا ہب کی تاریخ ہیں نہیں ملتی۔ چنا نچہ چین ،کوریا اور جا پان کی عبادت گاہیں بھی اب اس منظ معبود کے بتوں ہے معمور ہو گئیں۔

۲\_هندوستانی تصور

ہندوستان کے تصورالو ہیت کی تاریخ متضادتصوروں کا ایک جیرت انگیز منظر ہے۔ ایک طرف اس کا تو حیدی فلفے نے طرف اس کا مملی ند ہب ہے۔ تو حیدی فلفے نے استغراق فکر عمل کے نہایت گہرے اور دقیق مرحلے سطے کیے اور معاطے کوفکری بلندیوں کی استغراق فکر عملی ہندیوں کے نہبی ایک اور کی سطح تک پہنچا دیا جس کی کوئی دوسری مثال ہمیں قدیم قوموں کے نہبی تصورات میں نہیں ملتی عملی ند ہب نے اشراک تعدداله کی بےروک راہ اختیار کی اور اصنامی

تصوروں کو اتنی دور تک پھیلنے دیا کہ ہر پھر معبود ہو گیا، ہر درخت خدائی کرنے لگا اور ہر چو کھٹ سجدہ گاہ بن گئی۔وہ بیک وقت زیادہ سے زیادہ بلندی کی طرف بھی اڑا اور زیادہ سے زیادہ پستی میں بھی گرا۔اس کے خواص نے اپنے لئے تو حید کی جگہ پہند کی اورعوام کے لئے اشراک اوراصنام برستی کی راہ مناسب تھجی۔

## ابنيشد كاتو حيري اوروحدة الوجودي تصور

رگ وید کے زمزموں میں ہمیں ایک طرف مظاہر قدرت کی پرستش کا ابتدائی تصور بندری چهیتا او مجسم موتا دکھائی دیتا ہے۔ دوسری طرف ایک بالاتر اور خالق کل ہستی کا تو حیدی تصور بھی آ ہستہ آ ہستہ ابھر تا نظر آتا ہے۔خصوصاً دسویں جھے کے زمزموں میں تو اس کی نمود صاف صاف دکھائی دیے لگتی ہے۔ بیتو حیدی تصور کسی بہت پرائے گزشتہ عہد کے بنیادی تصور کا بقید تھا یا مظاہر قدرت کی کثرت آرائیوں کا تصور اب خود بخو د کثرت ہے وحدت کی طرف ارتقائی قدم اٹھانے لگا تھا۔اس کا فیصلہ شکل ہے، لیکن بہر حال ایک ایسے قديم عهد مين بھي جب كدرك ويد كے تصورون نے نظم وخن كا جامد پہننا شروع كيا تھا، تو حيدي تصور كي جھلك صاف صاف ديكھي جاسكتي ہے۔خداؤں كاوہ ججوم جس كي تعدادتين سوتینتیس یا اسی طرح کی ثلاثی کثرت تک پہنچ گئی تھی <sup>وقعی</sup> آخر کارتین دائروں میں سمٹنے لگا، یعنی زمین ،فضا اور آسان میں۔ اور پھر اس نے ایک رب الاربابی • محتصور (Henotheism) کی نوعیت پیدا کرلی میچر میدرب الار با بی تصور اور زیاده میشندگگتا ہے اور ایک سب سے بوی اور سب بر چھائی ہوئی ہستی نمایاں ہونے لگتی ہے۔ بیہستی بھی "ورون" میں نظر آتی ہے بھی 'امدر" میں اور بھی 'اگن" میں ایکن بالآخرا کے خالق کل ہت کاتصور پیداہوجا تاہے جو''ریواپتی''(پروردگارعالم)اور''وشواکرمن'(خالق کل) کے نام سے ایکاری جانے لگتی ہے اور جو تمام کا نئات کی اصل وحقیقت ہے۔ 'وہ ایک ہے مگر علم والے اسے مختلف نامول سے ایکارتے ہیں: اگنی ، یم ، ماتری شوان ' (۲۱۲۳) (۴۰ و و ایک ، نہ تو آسان ہے، نہ زمین ہے، نہ سورج کی روشنی ہے، نہ ہوا کا طوفان ہے۔ وہ کا نات کی روح ہے، تمام قو توں کا سرچشمہ بیشگی ، لا زوالی۔وہ کیاہے؟ وہ شایدرٹ ہے جو ہرکے روپ میں ،ادیتی ہے روحانیت کے بھیس میں۔وہ بغیر سانس کے سانس لینے والی ہستی!" (حصہ دہم۔۱۲۱)"ہم اسے دکی نہیں سکتے ،ہم اسے پوری طرح بتانہیں سکتے" (ایضا۔۱۲۱) وہ ''اکیم است' ہے۔ یعنی حقیقت یگانہ ،الحق ۔ یہی وحدت ہے جو کا نئات کی تمام کثرت کے اندردیکھی جاسکتی ہے الحے

یمی مبادیات ہیں جنہوں نے اپنشدوں میں توحیدی وجودی (Pantheism) کے تصور کی نوعیت پیدا کر لی اور پھر ویدانت کے مابعد الطبیعیات (Metaphysics) نے انہیں بنیا دوں پر استغراق فکر ونظر کی ہوی ہوی عمارتیں تیار کردیں۔

وحدة الوجودی اعتقاد ذات مطلق کے کشفی مشاہدات پر بہنی تھا،نظری عقائد کواس بیسِ وظل نہ تھا۔اس کئے اصلاً یہاں صفات آرائیوں کی گنجائش ہی نہ تھی اورا گرتھی بھی تو صرف ملبی صفات (Negative Attributes) ہی ابھر سکتی تھیں۔ ایجانی سلبی صفات (Positive) صفات کی صورت آرائی نہیں کی جاسمتی تھی۔ یعنی بیتو کہا جاسکتا تھا کہ وہ الیا ہوا سکتی تھی۔ یعنی بیتو کہا جاسکتا تھا کہ وہ الیا ہوا التا ہو کہا جاسکتا تھا کہ وہ الیا ہوانقشہ ہوگا اور ہمارا ذہمن وفکر امکان بھی بنایا جائے گا وہ ہمارے ذہمن وفکر ہی کا بنایا ہو انقشہ ہوگا اور ہمارا ذہمن وفکر امکان واضافت کی چار دیواری میں اس طرح مقید ہے کہ مطلق اور غیر محدود دھیقت کا تصور کر بی نہیں سکتا۔ وہ جب تصور کر ہے گا تو ناگر یہ ہے کہ مطلق اور غیر محدود دھیقت کا تصور کر بی تعنین سکتا۔ وہ جب تصور کر ہے گا تو ناگر یہ ہے کہ مطلق کو تخص بنا کر سامنے لائے اور جب تشور کر دیا تھینچ دی تھی:

مشکل حکا یتیت که ہر ذرہ تین اوست اما نمی توان که اشارت به او کنند یہی وجہہے کہ اپنشدنے پہلے ذات مطلق (برهمان) کو ذات مشخص (ایشور) کے مرتبے میں اتارا <sup>کامی</sup> اور جب اطلاق نے تشخص کا نقاب چہرہ پر ڈال لیا تو پھراس نقاب پوش

Mary Service

چیرے کی صفتوں کی نقش آ رائیاں کی گئیں اور اس طرح وحدۃ الوجودی عقیدے نے ذات مشخص ومتصف (سارگون) کے تصور کامقام بھی مہیا کردیا۔

جب ان صفات کا ہم مطالعہ کرتے ہیں تو بلاشبہ ایک نہایت بلند تصور سامنے آ جا تا ہے جس میں سلبی اور ایجا بی دونوں طرح کی صفتیں اپنی پوری نموداریاں رکھتی ہیں۔اس کی ذات بیگانہ ہے،اس ایک کے لئے دوسر انہیں، وہ بے ہمتا ہے، بے مثال ہے، ظرف وز مان اور مکان کے قیود سے بالا تر ،از کی وابدی ،ناممکن الا دراک ، واجب الوجود، وہی پیدا کرنے والا ہے، وہی حفاظت کرنے والا اور وہی فٹا کر دینے والا ۔وہ علمۃ العلل اور علمت مطلقہ (''ایا دنا' اور 'نیمتا کارنا'') ہے۔تمام موجودات اسی سے بنیں،اس سے قائم رہتی ہیں اور پھراسی کی طرف لو شنے والی ہیں ۔وہ نور ہے، کمال ہے، حسن ہے،سرتا سریا کی ہے۔سب پھراسی کی طرف لو شنے والی ہیں ۔وہ نور ہے، کمال ہے،حسن ہے،سرتا سریا کی ہے۔سب

کیکن ساتھ ہی دوسری طرف پر حقیقت بھی ہمیں صاف صاف دکھائی دیتی ہے کہ تو حیدی تصور کی سے بلندی بھی اشراک اور تعدد کی آمیزش سے خالی نہیں رہی اور تو حید فی الذات کے ساتھ تو حید فی الصفات کا بے میل عقیدہ جلوہ گرنہ ہو سکا۔ زمانہ حال کے ایک قابل ہندو مصنف کے لفظوں میں '' دراصل اشراکی اور تعددی تصور (polytheistic) ہندوستانی دل مصنف کے لفظوں میں '' دراصل اشراکی اور تعددی تصور (polytheistic) ہندوستانی دل ودماغ میں اس درجہ جڑ پکڑچکا تھا کہ اب اسے یک قلم اکھاڑ کے بھینک دینا آسان نہ تھا۔ اس لگئا ایک لیگ نہ ستی کی جلوہ طرازی کے بعد بھی دوسرے غدا نابود نہیں ہو گئے۔ البتداس لگانہ بستی کا قبضہ واقد اران سب پر جھاگیا اور سب اس کی ہاتھتی میں آگئے'' سے

اب اس طرح کی تصریحات ہمیں ملنے گئی ہیں کہ بغیر اس بالا ترہستی (برھان) کے ''اگئی'' دیبی کچھنہیں کر سکتی ہے' یہ اس کا (برھان کا) خوف ہے جوتمام دیوتاؤں سے ان کے فرائض منصبی انجام دلاتا ہے''۔ (تیتریا اپنشد) رانبہ اشوا پتی نے جب پانچ گھر والوں سے پوچھا'' تم اپنے دھیان میں کس کی پرستش کرتے ہو؟ تو ان میں ہرایک نے ایک ایک دیوتا کانام لیا۔ اس پراشوا پتی نے کہا' تم میں سے ہرایک نے حقیقت کے صرف ایک ہی جھے کی

ر پشش کی، حالانکہ وہ سب کے ملنے سے شکل پذیر ہوتی ہے۔'' اندر،اسکا سر ہے،''سوریہ'' (سورج)اس کی آنکھیں ہیں،''وایو''سانس ہے،'' آکاش''(ایقر)جسم ہے،''دھرتی'' (زمین)اس کا پاؤں ہے(ایضا) مہی

لکن پھرساتھ ہی ہی ہے کہ جب حقیقت کی قیومیت اوراحاطے پرزوردیا جاتا ہے تو ہمام موجودات ای پہنے کی ہمام شاخیں ایک ہی دائر ہے کے اندرا پناوجودر کھتی ہیں ،ای طرح تمام چیزیں ،تمام دیوتا ،تمام دنیا کیں اور تمام آلات ای ایک وجود کے اندر ہیں'۔ (برهادریاک، اپندر باب ہے)'' یہاں وہ درخت موجود ہے جس کی جڑاو پر کی طرف چلی گئی ہے اور شاخیں کیچے کی طرف پھیلی ہوئی ہیں۔ یہ برهان ہمان کا نات اس میں ہے،کوئی اس سے با ہر نہیں''۔ (تیزیا۔ ۱۰۰۱)

یبال مصنف موصوف کے الفاظ پھر مستعار لیتے ہیں'' یہ دُراصل ایک مجھونہ تھا جو چند خاص د ماغوں کے فلسفیانہ تصور نے انسانی بھیٹر کے وہم پرست ولولوں کے ساتھ کر لیا تھا۔ اس کا نتیجہ یہ لکلا کہ خواص اورعوام کی فکری موافقت کی ایک آب وہوا پیدا ہوگئی اوروہ برابر قائم رہی''۔

آ گے چل کر ویدانت کے فلنفے نے بردی و سعتیں اور گہرائیاں پیدا کیں، کیکن خواص کے تو حیدی تصور میں عوام کے اشرا کی تصور سے مفاہمت کا جو میلان پیدا ہو گیا تھا وہ متزلزل نہ ہوسکا، بلکہ اور زیادہ مضبوط اور وسیع ہوتا گیا۔ یہ بات عام طور پر تسلیم کر لی گئی کہ سالک جب عرفان حقیقت کی منزلیس طے کر لیتا ہے تو پھر ماسوی کی تمام جستیاں معدوم ہوجاتی ہیں اور ماسوی میں دیوتاؤں کی جستیاں مظاہر وجود کی ابتدائی ماسوی میں دیوتاؤں کی جستیاں مظاہر وجود کی ابتدائی تعینات ہوئیں ، لیکن ساتھ ہی یہ بنیا و بھی برابر قائم رکھی گئی کہ جب تک اس آخری مقام عرفان تک رسائی حاصل نہ ہوجائے ، دیوتاؤں کی پرستش کے بغیر چارہ نہیں اور ان کی پرستش کے بغیر چارہ نہیں اور ان کی پرستش کا جو نظام قائم ہو گیا ہے۔ اس طرح گویا ایک طرح کے تو حیدی اشراکی نظام قائم ہو گیا ہے۔ اس طرح گویا ایک طرح کے تو حیدی اشراک

CB COLOR

تصور (Monotheistic Polytheism) کامخلوط مزاح پیداہوگیا جو بیک وقت فکر و ^ نظر کا تو حیدی تقاضا بھی پورا کرنا حامتا تھا اور ساتھ ہی اصنامی عقا کد کا نظام عمل بھی سنجالے ركهنا حابتا تقابه ويدانت كيعض مذهبول مين تويه مخلوط نوعيت بنيادي تضورون تك سرايت كر گئی۔مثلاً نیمبارک اوراس کاشاگر دسری نواس، برہم سوتر کی شرح کرتے ہوئے ہمیں بتلاتے ہیں کہ''اگر چہ برھایا کرشن کی طرح کوئی نہیں ،گراس سے ظہور میں آئی ہوئی دوسری قوتیں بھی ہیں جواس کے ساتھا بنی نمود رکھتی ہیں اور اس کی طرح کا رفر مائی میں شریک ہیں۔ چنانچہ كرش كے بائيں طرف رادھا ہے۔ رہ بخشش ونوال كى ہستى ہے، تمام نتائج وثمرات بخشنے والی جمیں جاہے کہ برھا کے ساتھ رادھا کی بھی برستش کریں''۔<sup>23</sup> ال موقع يربيحقيقت بھي پيش نظرر كھني جاہئے كەفطرت كائنات كے جن قوائے مدبرہ كو سامی تصورنے''ملاک''اور''ملائکہ'' ہے تعبیر کیا تھا اس کو آریا کی تصورنے''ویؤ'اور''مرتا'' سے تعبیر کیا۔ یونانیوں کا'' تھیوں''(Theos)رومیوں کا ڈے یوس(Dous) پارسیوں کا ''یز تا'' (یز دان) سب کے اندر وہی ایک بنیادی مادہ اوروہی ایک بنیادی تصور کا م کرتا ر ہا۔ سنسکرت میں'' دیو''ایک کیک دارلفظ ہے جومعتد دمعنوں میں مستعمل ہواہے، کیکن جب ما فوق الفطرت مستیوں کے لئے بولا جاتا ہے تو اس کے معنی ایک ایسی غیر مادی اور روحانی ہستی کے ہوجاتے ہیں جواینے وجود میں روشن اور درخشاں ہو۔ سامی ادیان نے ان روحانی ہستیول کی حیثیت اس سے زیادہ نہیں دیکھی کہ وہ خدا کی پیدا کی ہوئی کارکن ہستیاں ہیں ۔لیکن آ ریا کی تصور نے ان میں تدبیر وتصرف کی بالاستقلال طاقتیں دیکھیں اور جب توحیدی تصور کے قیام سے وہ استقلال باقی نہیں رہاتو توسل اور تزلف کا درمیانی مقام انہوں نے پیدا کرلیا۔ یعنی اگر چہوہ خود خدانہیں ہیں، لیکن خدا تک پہنچنے کے لئے ان کی پرستش ضروری ہوئی۔ایک پرستار کی پرستش اگر چہ ہوگی معبود حقیق کے لئے ،مگر ہوگی انہیں | کے آستانوں پر۔ہم براہ راست خدا کے آستانے تک بینج نہیں سکتے ،ہمیں پہلے دیوتاؤں کے آستانوں کا وسلہ پکڑنا چاہئے۔ دراصل یہی توسل ونز لف کاعقیدہ ہے جس نے ہرجگہ

توحیدی اعقادعمل کی تکمیل میں خلل ڈالا، ورندایک خدا کی بگا نگی اور بالاتری سے تو کسی کو بھی انکارنہ تھا۔ عرب جاہلیت کے بت پرستوں کا بھی یہی عقیدہ قرآن نے نقل کیا ہے کہ: "مَا نَعُبُنُ هُمْ إِلَّا لِيُقَرِّ بُوْنَا ۚ إِلَى اللَّهِ زُلُفَى" (۳:۲۹)

"مَانَعُبُ اُهُمُ اِلَّا لِیُقَرِّ بُوْنَا آلِی اللّٰهِ زُلْفی" (۳۳۹)

بہر حال شرک فی الصفات اور شرک فی العبادت کا بہی وہ عضری مادہ تھا جس نے ہندوستان کے عملی مذہب کوسر تاسر اشراک اور اصنام برسی کے عقائد ہے معمور کر دیا اور آخر کار بیصورت حال اس درجہ گہری اور عام ہوگئی کہ جب تک ایک سراغ رسال جبتو اور تغض کی دور در از مسافتیں طے نہ کرلے ، ہندوعقید ہے کو حیدی تصور کا کوئی نشان نہیں پاسکتا ۔ تو حیدی تصور کا کوئی نشان نہیں پاسکتا ۔ تو حیدی تصور کا کوئی نشان نہیں ہاسکتا ۔ تو حیدی تصور نے یہاں ایک ایسے راز کی نوعیت پیدا کر لی جس تک صرف خاص خاص عارفوں ہی کی رسائی ہوسکتی ہے۔ ہم اس کا سراغ پہاڑوں کی غاروں میں پاسکتے ہیں ، کیکن کو چہ و بازار میں نہیں پاسکتے ہیں مدی سیحی میں جب ابور بحان بیرونی ہندوستان کے علوم وعقائد کے سراغ میں فکلا تھا تو یہ متضا وصورت حال دیکھ کر جران رہ گیا میں صدی میں ویسی ہی جیرانی ابوالفضل کو چیش آئی اور پھر اٹھارویں صدی میں مروایم جونس (Sir William Jones) کو۔

بہترین معذرت جواس صورت حال کی کی جاسکتی ہے، وہ ہی ہے جس کا اشارہ گیتا کے شہرہ آفاق تر انوں میں ہمیں ماتا ہے اور جس نے البیرانی کے فلسفیاند دماغ کو بھی اپنی طرف متوجہ کرلیا تھا۔ یعنی یہاں پہلے دن سے عقائد وعمل کی مختلف را ہیں مصلحاً کھلی رکھی گئیں تا کہ خواص اور عوام دونوں کی فہم واستعداد کی رعایت ملحوظ رہے ۔ تو حیدی تصور خواص کے لئے تھا، کیونکہ ان تھا، کیونکہ وہی اس بلند مقام کے متحمل ہو سکتے تھے۔اصنا می تصور عوام کے لئے تھا، کیونکہ ان کی طفلانہ عقول کے لئے تھا، کیونکہ ان کی طفلانہ عقول کے لئے یہی راہ موزوں تھی ۔ اور پھر چونکہ خواص بھی جمعیت ومعاشرت کے عام ضبط ونظم سے باہر نہیں رہ سکتے ،اس لئے عملی زندگی میں انہیں بھی اصنام پرتی کے تقاضے پورے ہی کرنے پڑتے تھے اور اس طرح ہندوزندگی کی بیرونی وضع قطع بلا استثنا اشراک اور اصنام برتی ہی کی رہتی آئی۔

SER CONTRACTOR

البیرونی نے حکماء یونان کے اقوال نقل کر کے دکھایا ہے کہ اس بارے میں ہندوستان اور
یونان دونوں کا حال ایک ہی طرح کار ہا۔ پھر گیتا کا یہ قول نقل کیا ہے کہ'' بہت سے لوگ مجھ
تک (یعنی خدا تک ) اس طرح پنچنا چاہتے ہیں کہ میر سے سوا دوسروں کی عبادت کرتے
ہیں ۔ لیکن میں ان کی مرادیں بھی پوری کر دیتا ہوں ، کیونکہ میں اس سے اور ان کی عبادت
سے بے نیاز ہوں۔ ایم

بے کل نہ ہوگا اگراس موقع پر زمانہ حال کے ایک ہند دمصنف کی رائے پر بھی نظر ڈال لی جائے۔ گوتم بدھ کے ظہور سے پہلے ہندو ند ہب کے تصور الوہیت نے جو عام شکل وصورت پیدا کر کی تھی،اس پر بحث کرتے ہوئے بیرقابل مصنف لکھتا ہے:

تشمنی مذہب اوراس کے تصورات

قدیم برہمنی مذہب کے بعد شنی مذہب ( یعنی بدھ مذہب ) کاظہور ہوا۔ اسلام کےظہور

ے پہلے ہندوستان کا عام مذہب یہی تھا۔شنی مذہب کی اعتقادی میادیات کی مختلف تفیریں کی گئی ہیں۔انیسویں صدی کےمتشرقوں کے ایک گروہ نے اسے اپ نشدوں کی تعليم بى كاايك عملى استغراق قرار دياتھا اور خيال كياتھا كه''نروان''ميں جذب وانفصال كي روحانی اصل پوشیدہ ہے۔ یعنی جس سرچشھے سے انسانی ہستی نکلی ہے، پھراسی میں واصل ہو جانا ''نروان' لیعن نجات کامل ہے۔لیکن اب عام طور پرتشلیم کرلیا گیا ہے کہ شنی ندہب خدا اورروح کی ہستی کا کوئی تصور نہیں رکھتا۔اس کا دائر ہ اعتقاد وعمل صرف زندگی کی سعادت اور نجات کےمسئلے میں محدود ہے۔ وہ صرف پر کرتی بیغی مادہ از لی کا حوالہ دیتا ہے جسے کا سُناتی طبیعت حرکت میں لاتی ہے۔نروان سے مقصود ریہ ہے کہ ستی کی انانیت فنا ہوجائے اور زندگی کے چکر سے نجات مل جائے اس میں شک نہیں کہ جہاں تک مابعد زمانے کی شنی مفکروں کی تصریحات کا تعلق ہے، یہی تفسیر صحیح معلوم ہوتی ہے۔اگر ان کا ایک گروہ لاادریت (Agnosticism) تک پینچ کررک گیا ہے تو دوسرا گروہ اس ہے بھی آ گے نکل گیا ہے اور مدیمانہ انکار کی راہ اختیار کی ہے موکشا کر گیتا نے''ترک بھاشا''<sup>^ے</sup> میں ان تمام دلائل کارد کیا ہے جو نیائے <sup>9کے</sup> اور ویشیبیک طریق نظر کے نظار خدا کی ہستی کے ا ثبات میں پیش کرتے تھے۔ تاہم یہ بات بھی قطعی طور پرنہیں کہی جاسکتی کہ خود گوتم بدھ کا سکوت وتو قف بھی ا نکار پرمنی تھا۔اس کے سکوتی تحفظات متعدد مسلوں میں ثابت ہیں اور اس کے متعدد محمل قرار دیئے جاسکتے ہیں۔اگران تمام اقوال پر جو براہ راست اس کی طرف منسوب ہیں ،غور کیا جائے تو ایسامحسوس ہوتا ہے کہ اس کا مسلک نفی ذات کا نہ تھا ،فی صفات کا تھا۔اورنفی صفات کا مقام ایسا ہے کہانسانی فکروزبان کی تمام تعبیرات معطل ہو جاتی ہیں اورسکوت کے سوا حارہ کار باقی نہیں رہتا۔

علاوہ بریں بیر حقیقت بھی فراموش نہیں کرنی چاہئے کہ اس کے ظہور کے وقت اصامی خدا پرتی کے مفاسد بہت گہرے ہو چکے تھے اور اصنامی خدا پرتی بجائے خود راہ حقیقت کی سب سے بڑی روک بن گئ تھی۔اس نے اس روک سے راستہ صاف کر دینا چاہا اور تمام توجہ زندگی کی عملی سعادت کے مسئلے پر مرکوز کر دی۔ اس صورت حال کا لازمی نتیجہ بیر تھا کہ برہمنی خدا پرستی کے عقائد سے افکار کیا جائے اور اس پر زور دیا جائے کہ نجات کی راہ ان معبودوں کی پرستش میں نہیں ہے، بلکہ علم حق اور عمل حق میں ہے، یعنی'' اشٹا نگ مارگ ' کم میں ہے آگ چل کر اس اضافی افکار نے مطلق افکار کی شکل پیدا کرلی اور پھر برہمنی ند ہب کی مخالفت کے غلونے معاطے کودور تک پہنچا دیا <sup>10</sup>

بہر حال خود گوتم بدھ اور اس کی تعلیم کے شار حوں کی تصریحات اس بارے میں پچھ ہی رہی ہوں، مگریہ واقعہ ہے کہ اس کے پیرووں نے خداک تصور کی خالی مند بہت جلد بھر دی ۔انہوں نے اس مند کو خالی دیکھا تو خود گوتم بدھ کو وہاں لا کر بٹھا دیا اور پھر اس نے معبود کی پرستش اس جوش وخروش کے ساتھ شروع کر دی کہ آدھی سے زیادہ دنیا اس کے بتوں سے معمور ہوگئ!

> آوارهٔ غربت نه تو ان دید صنم را وقلست دگر بنکده سازند حرم را

گوتم بدھ کی وفات پر ابھی زیادہ زمانہ نہیں گزراتھا کہ پیروان بدھ کی اکثریت نے اس کی شخصیت کوعام انسانی سطح سے بالاتر دیکھنا شروع کر دیا تھا اور اس کے آثار وتبرکات کی برستش کا میلان بڑھنے لگا تھا۔ اس کی وفات کے بچھ عرصے بعد جب مذہب کی پہلی مجلس اعظم راج گیری میں منعقد ہوئی اور اس کے شاگر دخاص آئند نے اس کی آخری وصایا بیان کی سنو بیان کیا جاتا ہے کہ لوگ اس کی روایت پرمطمئن نہ ہوئے اور اس کے مخالف ہو گئے ۔ کیونکہ اس کی روایتوں میں آئبیں وہ ماور اء انسانیت عظمت نظر نہیں آئی جے اب ان کی طبیعت ڈھونڈ نے گئی تھی ۔ تقریباً موہرس بعد جب دوسری مجلس ویشائی (مظفر پور حالی) میں منعقد ہوئی تو اب مذہب کی بنیادی سادگی اپنی جگہ کھوچکی تھی اور اس کی جگہ نئے نے تصور س اور مخلوط عقیدوں نے لئے گئی ۔ اب سیحی مذہب کے اقالیم خلا شدگی طرح جو پانچ سوہرس اور مخلوط عقیدوں نے والا تھا، ایک شمنی اقالیم کاعقیدہ بدھ کی شخصیت کے گردھا لے کی طرح بعد ظہور میں آنے والا تھا، ایک شمنی اقالیم کاعقیدہ بدھ کی شخصیت کے گردھا لے کی طرح بعد طبور میں آنے والا تھا، ایک شمنی اقالیم کاعقیدہ بدھ کی شخصیت کے گردھا لے کی طرح

کیکنے لگا اور عام انسانی سطے سے وہ ماوراء تسلیم کر لی گئی۔ یعنی بدھ کی ایک شخصیت کے اندر تین کو وجود دل گئی۔ یعنی بدھ کی ایک شخصیت ،اس کے حقیقی وجود دل شخصیت ،اس کے حقیقی وجود کی شخصیت جولوک (بہشت ) میں رہتی ہے۔ دنیا میں جب بھی بدھ کا ظہور ہوتا ہے تو بیہ اس حقیقی وجود کا ایک پر تو ہوتا ہے۔ نجات پانے کے معنی بیہوئے کہ آ دمی حقیقی بدھ کے اس ماوراء عالم مسکن میں پہنچ جائے۔

پہلی صدی مسے میں بعہد کوشان جب چوتھی مجلس برشادر (پشاور حالی) میں منعقد ہوئی تو اب بنیادی ند ہب کی جگہ ایک طرح کا کلیسائی ند ہب قائم ہو چکا تھا اور بدھ کے اشا نگ مارگ (طریق ثمانیہ) کی عملی روح طرح طرح کی رسوم پرستیوں اور قواعد آرائیوں میں معدوم ہوچکی تھی۔

آخرکار پیروان بده دوبر نے فرقوں میں بٹ گئے۔ ''هین یان' (Hinayana) اور ''مہایان' (Mohayana) بہلا فرقہ بدھ کی شخصیت میں ایک رہنما اور معلم کی انسانی شخصیت دیمنی چاہتا تھا، کیکن دوسرے نے اسے پوری طرح ماوراءانسانیت کی زبانی سطح پر مشمکن کر دیا تھا اور بیروان بدھ کی عام راہ وہی ہوگئی تھی۔ افغانستان، بامیان، وسط ایشیا، چین کوریا، جاپان، تبت ،سب میں مہایان فرہب ہی کی تبلیغ واشاعت ہوئی۔ چینی سیاح خاصین (Fa-Hien) جب چوتی صدی سیحی میں ہندوستان آیا تھا تو اس نے پورب کے مقد فاهین یان شمنیوں سے مباحثہ کیا تھا اور مہایان طریقے کی صدافت کے دلائل پیش کئے تھے۔ موجودہ ذمانے میں سلیون کے سواجہاں ھین یان طریقے کا ایک محرف بقیہ ''تھیراداد'' کے موجودہ زمانے میں سلیون کے سواجہاں ھین یان طریقے کا ایک محرف بقیہ ''تھیراداد'' کے موجودہ زمانے میں سلیون کے سواجہاں ھین یان طریقے کا ایک محرف بقیہ ''تھیراداد'' کے موجودہ زمانے میں سلیون کے سواجہاں ھین یان طریقے کا ایک محرف بقیہ 'تھیراداد'' کے مام سے یا یا جاتا ہے ، تمام بیروان بدھ کا مذہب مہایان ہے۔

موجودہ زمانے کے بعض مخفقین ٹمنیہ کاخیال ہے کہ اشوک کے زمانے تک بدھ ندہب میں بت پرتی کاعام رواج نہیں ہواتھا، کیونکہ اس عہد تک کے جو بدھ آ ٹار ملتے ہیں بیان میں بدھی شخصیت کسی بت کے ذریعے نہیں، بلکہ صرف ایک کنول کے چھول یا ایک خالی کرسی کی شکل میں دکھائی گئی ہے۔ پھر کنول اور خالی کرسی کی جگہ دوقدم نمودار ہونے لگے اور پھر بتررت قدموں کی جگہ خود بدھ کا پورا مجسمہ نمودار ہو گیا۔ اگریہ استنباط سیح سلیم کرلیا جائے ، جب بھی ماننا پڑے گا کہ اشوک کے زمانے کے بعدسے بدھ کے بتوں کی عام پرستش جاری ہوگئ تھی۔اشوک کا عہد سنہ ۲۵ قبل اذہبیج تھا۔

## ۳-ارانی مجوسی تصور

زردشت کے ظہور سے پہلے مادا (میڈیا-Media) اور پارس میں ایک قدیم
امریانی کی طریق پرستش رائج تھا۔ ہندوستان کے ویدوں میں دیوتاؤں کی پرستش اور
قربانیوں کے اعمال ورسوم جس طرح پائے جاتے ہیں، قریب قریب و یسے ہی عقائد درسوم
پارس اور مادا میں بھی پھیلے ہوئے تھے۔ دیوتائی طاقتوں کوان کے دو بڑے مظہروں میں تقسیم
کر دیا تھا۔ ایک طاقت روش ہستیوں کی تھی جو انسان کو زندگی کی تمام خوشیاں بخشی تھی۔
دوسری برائی کے تاریک عفر یوں کی تھی جو ہر طرح کی مصیبتوں اور ہلاکتوں کا سرچشمہ دوسری برائی کے تاریک عفر یوں کی تھی جو ہر طرح کی مصیبتوں اور ہلاکتوں کا سرچشمہ نقسی ۔ آگ کی پرستش کے لئے قربان گاہیں بنائی جاتی تھیں اور ان کے بچاریوں کو 'موگوش 'کے نام سے پکارا جاتا تھا۔ اوستا کے گاتھا میں انہیں ''کارپان' اور'' کاری'' کے نام سے بھی پکارا گیا ہے۔ آگے چل کر اسی ''موگوش' نے آتش پرستی کا مفہوم پیدا کر لیا اور غیر تو میں ابرانیوں کو 'مگ ' اور'' مگوش' کے نام سے پکار نے گئیں۔
ایرانیوں کو 'مگ' 'اور'' مگوش' 'کے نام سے پکار نے گئیں۔

#### مزويسنا

زردشت کا جب ظہور ہوا تو اس نے ایرانیوں کوان قدیم عقائد سے نجات دلائی اور
''مزدیسنا'' کی تعلیم دی ، یعنی دیوتاؤں کی جگہ ایک خدائے واحد''اھورامزدا'' کی پرستش

گی-بیا ھورا مزدایگانہ ہے، بے ہمتا ہے، بے مثال ہے، نور ہے، پاکی ہے، سرتا سر حکمت
اور خیر ہے اور تمام کا نئات کا خالق ہے۔ اس نے انسان کے لئے دوعالم بنائے۔ ایک عالم ونیوی زندگی کا ہے، دوسرا مرنے کے بعدجہم فنا ہوجاتا ہے۔ مگر اور جہاتی رہتی ہے اور اپنے اعمال کے مطابق جزایاتی ہے۔

د بیتاؤں کی جگہاں نے''امش سپند' اور''یز تا'' کا نصور پیدا کیا'' یعنی فرشتوں کا۔ یہ فرشتے اھورا مزدا کے احکام کی تعمیل کرتے ہیں۔ برائی اور تاریکی کی طاقتوں کی جگہ''انگرامے نیوش'' (Angrame Niyush) کی ہستی کی خبر دی ، یعنی شیطان کی۔ یہی''انگرامے نیوش'' پازندگی زبان میں''اھر مز' 'ہوگیا۔

زردشت کی تعلیم میں ہندوستانی آریاؤں کے ویدی عقائد کا ردصاف صاف تمایاں ہے۔ ایک ہی نام ایران اور ہندوستان دونوں جگدا بھرتا ہے اور متضاد معنی پیدا کر لیتا ہے۔ اوستاکا ''اھورا'' سام اور یجر دید میں ''اسوار'' ہے اور اگر چدرگ وید میں اس کا اطلاق اچھے معنوں پر ہوا تھا، گر اب وہ برائی کی شیطانی روح بن گیا ہے، ویدوں کا 'اندرا'' اوستہ کا ''اگرا'' ہوگیا۔ ویدوں میں وہ آسان کا خدا تھا، اوستا میں زمین کا شیطان ہے۔ ہندوستان اور یورپ میں ''دیو' کے نول' (Deus) اور''تھیوں' (Theus) خدا اور یورپ میں ''دیو' کے معنی عفریتوں کے ہوگئے۔ گویا دونوں عقید سے ایک دوسر سے سے الر رہے تھے۔ ایک کا خدا دوسر سے کا شیطان ہو جاتا تھا اور دوسر سے کا شیطان پہلے کے لئے خدا کا کام ویتا تھا۔ اس طرح ہندوستان میں '' یم' موت کی طاقت ہے اوستا کی روایتوں میں '' یم' ندگی اور انسانیت کی سب سے بڑی نمود ہوئی اور پھر یمی '' دیم' ، جم ہوکر ج شدہوگیا۔ ''

فسا نہا کہ بہ بازیجۂ روز گار سرود کنون بہ مند جمشید و تاج کی بستند

کین معلوم ہوتا ہے کہ چندصدیوں کے بعداریان کے قدیم تصورات اور بیرونی اثرات پھر غالب آگئے اور ساسانی عہد میں جب''مزدیسنا'' کی تعلیم کی از سرنو تدوین ہوئی تو قدیم مجوسی ، یونانی اور زرڈتی عقائد کا ایک مخلوط مرکب تھا اوراس کا بیرونی رنگ ورغن تو تمام تر مجوسی تصور ہی نے فراہم کیا تھا۔اسلام کا جب ظہور ہوا تو یہی مخلوط تصور اریان کا قومی نہ ہی تصور تھا۔مغربی ہند کے بارسی مہاجر یہی تصورا ہے ساتھ ہندوستان لائے اور پھریہاں کے

مقائی اثر ات کی ایک تہداس پراور چڑھ گئ<sub>ے۔</sub>

مجوی تصور کی بنیاد مبحویت (Dualism) کے عقیدے برتھی ۔ یعنی خیر اور شرکی دوالگ الگ قوتیں ہیں۔''اهورامزدا''جو کچھ کرتا ہے خیراورروشنی ہے۔''انگرامے نیوش' 'لینی احرمن جو کھر کرتا ہے شراور تاریکی ہے۔عبادت کی بنیادسورج اورآگ کی برستش برر کھی گئی کہروشنی یز دانی صفات کی سب سے بڑی مظہر ہے۔کہا جا سکتا ہے کہ مجوی تصور نے خیر اورشر کی تھی یون سلجھانی جاہی کہ کارخانہ ستی کی سربراہی دومتقابل اور متعارض قو توں میں تقسیم کر دی۔

هم بهبودی تصور

يبودي تصور ابتداء ميس ايك محدود نسلي تصور تفايد يعنى كتاب پيدائش كاد ميبوان خاندان امرائیل کے نسلی خدا کی حیثیت ہے نمایاں ہوا تھا ایکن پھر پہتصور بتدرج کوسیع ہوتا گیا، یہاں تک که یشعیا دوم سی کے صحیفے میں''تمام قوموں کا خدا'' اور''تمام قوموں کا هیکل''نمایاں ہوگیا۔ تاہم''اسرائیلی خدا'' کانسلی اختصاص کسی نہ کسی شکل میں برابر کام کرتا ہی رہااور ظہور اسلام کے وفت اس کے نمایاں خال وخطنس اور جغرافیہ ہی کے خال وخط تھے۔

بجسم ادر تنزییہ کے اعتبار سے وہ ایک درمیانی درجہ رکھتا تھا اور اس میں غالب عضر قبر وغضب اورانقام وتعذيب كالقا-خدا كابإر بإرمتشكل بوكرنمودار بونا-مخاطبات كالتمام تر انسانی اوصاف وجزبات ہے آلودہ ہونا، قہر وانقام کی شدت اور ابتدائی در ہے کا تمتیلی اسلوب تورات تصحيفون كاعام تصوري\_

خدا کا انسان سے رشتہ اس نوعیت کا رشتہ ہوا جیسے ایک شوہر کا اپنی بیوی سے ہوتا ہے۔ شوہر نہایت غیور ہوتا ہے۔ وہ اپنی بیوی کی ساری خطا ئیں معاف کروے گا،لیکن پہ جرم معاف نہیں کرے گا کہ اس کی محبت میں کسی دوسرے مرد کو بھی شریک کرے۔ای طرح خاندان اسرائیل کا خدابھی بہت غیور ہے۔اس نے اسرائیل کے گھرانے کواپنی چہتی ہوی بنایا اور چونکہ چیتی بیوی بنایا اس لئے خاندان اسرائیل کی بے وفائی اور غیر قوموں ہے آشنائی اس پر بہت ہی شاق گزرتی ہے اور ضرور ہے کہوہ اس جرم کے بدلے سخت سزائیں دے۔ چنا نچہا حکام عشرۃ (Ten Commandments) میں ایک حکم یہ بھی تھا'' تو ک کسی چیز کی صورت نہ بنا ئیوا در نہائ کے آ گے جھکیو، کیونکہ میں خداوند تیرا خدار شک کرنے والا ایک بہت ہی غیور خدا ہوں''۔ (خردج ،۵،۴،۲)

شوہر کے رشتے کی ہمثیل جوم مسے خروج کے بعد متشکل ہونا شروع ہوگئ تھی ، آخر عہد تک کم وہیش قائم رہی۔ یہودیوں کی ہر گمراہی پر خدا کے خضب کا اظہار ایک غضب ناک شوہر کا پر جوش اظہار ہوتا ہے جواپی چیتی ہوی کواس کی ایک ایک بے دوائی یا ددلا رہا ہو۔ یہ اسلوب شین بظاہر کتنا ہی موثر اور شاعرانہ دکھائی ویتا ہو، کیکن اس میں شک نہیں کہ خدا کے تصور کے لئے ایک ابتدائی درجے کا غیرتر تی یا فتہ تصور تھا۔

### ۵\_مسیحی تصور

لیکن یشعیادوم کے زمانہ سے اس صورت حال میں تبدیلی شروع ہوئی اور یہودی تصور میں بیک وقت وسعت اور لطافت دونوں طرح کے عناصر نمایاں ہونے گئے۔ گویااب ایک نئی تصوری فضا کے لئے زمانے کا مزاح تیارہ و نے لگا تھا۔ چنانچ مسیحت آئی تو رحم ومجت اور عفو بخشش کا ایک نیا تصور لئے کا مزاح تیارہ و نے لگا تھا۔ چنانچ مسیحت آئی تو رحم ومجت اور تی عفو بخشش کا ایک نیا تصور لئے کر آئی۔ اب خدا کا تصور نہ تو جا بر با دشاہ کی طرح قبر آلود تھا، نہ مثال نمایاں کرتا تھا۔ اور اس میں شک نہیں کہ یہودی تصور کی شدت و غلظت کے مقابلے میں رحم ومجت کی رفت کا بیا کیک انقلا کی تصور تھا۔ انسانی زندگی کے سارے رشتوں میں ماں میں رحم ومجت کی رفت کا بیا کیک انقلا کی تصور تھا۔ انسانی زندگی کے سارے رشتوں میں ماں خواہشوں کی غرضوں کو دخل نہیں ہوتا۔ بیسراسر رحم وشفقت اور پرورش و چارہ سازی ہوتی جو اولا دبار بار قصور کر رےگی ، لیکن ماں کی محبت پھر بھی گردن نہیں موڑے گی اور باپ کی شفوں ہے۔ اولا دبار بار قصور کر رےگی ، لیکن ماں کی محبت پھر بھی گردن نہیں موڑے گی اور باپ کی مشابہتوں سے کام لئے بغیر چارہ نہ ہوتو بلا شبہشو ہرکی حمثیل کے مقابلے میں باپ کی مشابہتوں سے کام لئے بغیر چارہ نہ ہوتو بلا شبہشو ہرکی حمثیل کے مقابلے میں باپ کی مشابہتوں سے کام لئے بغیر چارہ نہ ہوتو بلا شبہشو ہرکی حمثیل کے مقابلے میں باپ کی مشابہتوں سے کام لئے بغیر چارہ نہ ہوتو بلا شبہشو ہرکی حمثیل کے مقابلے میں باپ کی حمثیل کہیں زیادہ شائستہ اور برقی یا فتہ حمثیل ہے۔ اس میں میں بال کی مشابہتوں سے کام لئے بغیر چارہ میں میں بال کی مشابہتوں سے کام لئے بغیر چارہ میں بال کی مشابہتوں سے کام لئے بغیر جارہ کی مشابہتوں سے کام لئے بغیر خواہشوں میں کو بیا شبہتوں ہوتوں سے کام لئے بغیر چارہ میں کو باری کو بالوں کو بار میں کو بار کی کو بار کی کو بار کو بار کی کو بار کو بار کو بار کو بار کی کو بار کی کو بار کی کو بار کو بار کی کو بار کو بار کی کو بار کی بار کو بار کی کو بار کو بار کو بار کو بار کی کو بار کو بار کی بار کی کو بار کی کو بار کی بار کی کو بار کی کو بار کی کو بار کی

تجسم اور تنزہ کے لحاظ ہے میتی تصور کی سطح اصلاوہی تھی جہاں تک یہودی تصور پہنچ چکا کھا۔ گھا۔ گھر جب میتی عقائد کاروی اصنام پرتی کے تصوروں سے امتزاج ہوا تو اقالیم ثلاثہ ، کفارہ اور میتی برتی کے تصوروں سے امتزاج ہوا تو اقالیم ثلاثہ ، کفارہ اور میتی برتی کے فلسفہ آمیز اصنا می تصور سیرائی اور میتی برتی برتی کی اصنا می تصور کی شکل اختیار کر لی ۔ اب مسیحیت کو بت پرستوں کی بت پرستی سے تو انکار تھا، لیکن خود اپنی بت پرستی پر کوئی اعتراض نہ تھا۔ میڈونا بیت برتی سے کوئی اعتراض نہ تھا۔ میڈونا بت پرستی سے تو انکار تھا، لیکن خود اپنی بت پرستی میڈونا کا بت تیار ہوگیا۔ بیضدا کے فرزند کو گود میں گئے ہوئے تھی اور ہررائخ الاعقاد میتی کی جبین نیاز کا سجدہ طلب کرتی تھی۔ فرزند کو گود میں گئے جب نزول ہوا تو میدی ن تصور حم و محبت کی پدری ممثیل کے ساتھ اقائیم فرزند کفارہ اور تجسم کا ایک مخلوط ' اشراکی ۔ تو حیدی' تصور تھا۔

فلاسفه يونان اوراسكندر بيكاتضور

ان تصوروں کے علاوہ ایک تصور فلاسفہ یونان کا بھی ہے جواگر چہ مذاہب کے تصوروں کی طرح اقوام عالم کا تصور نہ ہو سکا، تا ہم انسان کی فکری نشو ونما کی تاریخ میں اس نے بہت بڑا حصہ لیا اور اس لئے اسے نظرا نماز نہیں کیا جاسکتا۔

تقریبا پانچ سوبرس قبل اذہبے یونان میں تو حید کا تصور نشو دنما پانے لگا تھا۔اس کی سب سے بڑی معلم شخصیت سقراط (Socrates) کی حکمت میں نمایاں ہوئی جے افلاطون (Plato) نے تدوین وانضباط کے جامے ہے آراستہ کیا۔

جس طرح ہندوستان میں رگ وید کے دیویاتی تصورات نے بالآخر ایک "رب الاربابی تصور کے بتدریج توحیدی الاربابی تصور کے بتدریج توحیدی تصور کی طرف قدم بڑھایا تھا۔ ٹھیک ای طرح یونان میں بھی ادمیس (Olympus) کے دیوتاؤں کو بالآخر ایک رب الارباب ستی کے آگے جھکنا پڑا اور پھریدرب الاربابی تصور بندرت کا شرت سے وحدت کی طرف قدم بڑھانے لگا۔ یونان کے قدیم ترین تصور وں کے معلوم کرنے کا تنہا ذریعہ اس کی پرانی شاعری ہے۔ جب ہم اس کا مطالعہ کرتے ہیں تو دو

عقیدے برابر پس پروہ کا م کرتے دکھائی دیتے ہیں۔مرنے کے بعد کی زندگی اورائیک سب ہے بڑی اورسب پر چھائی ہوئی الوہیت۔

آئیونی (lonic) فلنے نے جو یونانی نداہب فلنے میں سب سے زیادہ پرانا ہے، اجرام ماوی کی ان دیکھی روحوں کا اعتراف کیا تھا اور پھران روحوں کے اوپر کسی الی روح کا سراغ لگا نا چاہا تھا جے اصل کا کنات قرار دیا جاسکے۔ پانچویں صدی قبل از مسے فیٹ فورث (Pythagoras) کا ظہور ہوا اور اس نے نئے نئے کری عضر وں سے فلنے کوآشنا کیا۔ فیٹا غورث کے سفر ہند کی روایت صحیح ہویا نہ ہو، لیکن اس میں شک نہیں کہ اس کے فلسفیا نہ تصوروں میں ہندوستانی طریق فکر کی مشا بہتیں پوری طرح نمایاں جی تناسخ کا غیر مشتہ عقیدہ ، پانچویں آسانی طریق فکر کی مشا بہتیں پوری طرح نمایاں جی تناسخ کا غیر انفرادیت کا اضور ، مکا شفاتی طریق ادراک کی جھلک اور سب سے زیادہ یہ کہ ایک 'خطریق انفرادیت کا اختراف بنس انسانی کی انفرادیت کا اختراف بنس انسانی کی جہت قریب کر دیتے ہیں۔ فیٹاغورث کے بعدا کساغورث (Anaxagoras) نے ان بہت قریب کر دیتے ہیں۔ فیٹاغورث (Abstacts) کی نوعیت کا جامہ پہنایا اور اس طرح یونانی فلسفی کی وہ بنیاداستوار ہوگئی جس پر آگے چل کرستر اط اور افلاطون اپنی اپنی کلیاتی تصوریت کی بھارتیں کھڑی کرنے والے تھے۔

سقراط کی شخصیت میں یونان کے توحیدی اور تنزیبی اعتقاد کی سب سے بڑی نمود
ہوئی۔سقراط سے پہلے جوفلفی گزرے تھے،انہوں نے قومی پستش گاہوں کے دیوتاؤں
سے کوئی تعرض نہیں کیا تھا، کیونکہ خودان کے دل ود ماغ بھی ان کے اثرات سے خالی نہیں
ہوئے تھے۔نفوس فلکی کے تصورات کی اگر اصل حقیقت معلوم کی جائے واس سے زیادہ نہیں
نکلے گی کہ یونان کے کوا بھی دیوتاؤں نے علم ونظر کے حلقوں سے روشناس ہونے کے لئے
ایک نافلسفیا نہ نقاب اپنے چہروں پر ڈال لیا تھا۔اوراب ان کی ہستی صرف عوام ہی کونہیں
بلکہ فلسفیوں کو بھی تسکین دینے کے قابل بناوی گئی تھی۔ بیتقریباً ویسی ہی صورت حال تھی جو

ابھی تھوڑی دیر ہوئی ہم ہندوستان کی قدیم تاریخ کے سنحوں پر دیکھر ہے تھے۔لیکن فکری خور وخوض کے نتائج ایک ایسی لچک دارصورت میں ابھرنے لگے کہ ایک طرف نسلفیانہ دیا خوں کے تقاضوں کا بھی جواب دیا جاسکے، دوسری طرف عوام کے قومی عقائد سے بھی تصادم نہ ہو۔ ہندوستان کی طرح بونان میں بھی خواص وعوام کے فکر وعمل نے باہم دگر سمجھوتا کر لیا تھا، لینی تو حیدی اور اصنامی عقیدے ساتھ ساتھ چلنے لگے تھے۔

لیکن ستراط کا معنوی علوفکر اس عام سطح سے بہت بلند جا چکا تھا۔ وہ وقت کے اصنا می عقائد سے کوئی سمجھوتا نہیں کر سکا ۔ اس کا تو حیدی تصور بحتم اور تھبہ کی تمام آلودگیوں سے پاک ہوکرا بجرا۔ اس کی بےلوث خدا پرسی کا تصور اس درجہ بلند تھا کہ وقت کے عام فد ہی تصور اس کی جلوث خدا پرسی کا تصور اس درجہ بلند تھا کہ حقیقت شناس نگاہ میں یونان کی اصنا می خدا پرسی اس سے زیادہ کوئی اخلاقی بنیا دنہیں رکھتی تھی کہ ایک طرح کا دکان دارانہ لین وین تھا جو اپنے خود ساختہ معبودوں کے ساتھ چکایا جاتا تھا۔ افلاطون یوئی فرا (Euthyphro) کے مکا لمے میں ہمیں صاف ساتھ چکایا جاتا تھا۔ افلاطون یوئی فرا (Euthyphro) کے مکا لمے میں ہمیں صاف میا تھے۔ ستراط پر فدہی بے احترامی کا الزام لگایا گیا تھا۔ وہ یو چھتا ہے کہ '' ذہبی احترام'' کی حقیقت کیا ہے۔ پھرجو جواب ماتا ہے وہ اسے اس نتیج پر پہنچا تا ہے کہ '' ذہبی احترام'' گویا ما نگئے اور دینے کا ایک فن ہوا۔ دیوتاؤں سے وہ چیز مانگنی جس کی ہمیں خواہش ہے اور انہیں وہ چیز دے دین جس کی انہیں احتیاج ہے۔ مختر یہ کہ تجارتی کا دورانہیں وہ چیز دے دین جس کی انہیں احتیاج ہے۔ مختر یہ کہ تجارتی کا دورانہیں وہ چیز دے دین جس کی انہیں احتیاج ہے۔ مختر یہ کہ تجارتی کا دورانہیں وہ چیز دے دین جس کی انہیں احتیاج ہے۔ مختر یہ کہ تجارتی کا دورانہیں وہ چیز دے دین جس کی انہیں احتیاج ہے۔ مختر یہ کہ تجارتی کا دورانہیں جو دورانہیں احتیاج ہے۔ مختر یہ کہ تجارتی کا دورانہیں جو دین جس کی انہیں احتیاج ہے۔ مختر یہ کہ تجارتی کا دورانہیں جو دورانہیں کی خورانہی خواہ ش

الیی بے پردہ تعلیم وفت کی دار و گیرسے فی نہیں سکتی تھی اور نہ بگی ،لیکن سقراط کی اولانہ بھی اور نہ بگی ،لیکن سقراط کی اولوالعزم روح وفت کی کوتاہ اندیشیوں سے مغلوب نہیں ہوسکتی تھی۔اس نے ایک ایسے صبر واستقامت حق کے ساتھ جو صرف نبیوں اور شہیدوں ہی کے اندر گھر بنا سکتا ہے، زہر کا جام اٹھا یا اور بغیر کسی تلخ کلامی کے بی لیا۔

تہنت سلیمی ان نہوت یحیها فاہون شی عندنا ماتہنت اس نے مرنے سے پہلے آخری بات جو کہی تھی وہ کی ہے۔ وہ ایک کمتر دنیا ہے بہتر دنیا کی طرف جاریا ہے!

افلاطون نے ستراط کے باختانہ (Dialectic) افکار کو جوابک معلم کے درس واملاء کی نوعیت رکھتے تھے،ایک کمل ضایطے کی شکل دے دی اور منطقی تحلیل کے ذریعے انہیں کلمات وجوامع کی صورت میں مرتب کیا۔ اس نے اینے تمام فلسفیانہ بحث ونظر کی بنیاد کلیات (Abstracts) یر رکھی اور حکومت سے لے کر خدا کی ہستی تک سب کو تصوریت (Idealism) کا جامہ پہنا دیا۔ اگر تصوریت محسوسات سے الگ ہستی رکھتی ہے تو''ناوَس''(Nous) کھی لیعنی نفس ناطقہ بھی مادے سے الگ اپنی ہستی رکھتا ہے اور اگر نفس مادے ہے الگ ہستی رکھتا ہے تو خدا کی ہستی بھی مادیات ہے الگ اپنی نمود رکھتی ہے۔اس نے انکساغورث کےمسلک کےخلاف دونفسوں میں امتیاز کیا۔ ایک کوفانی قرادیا، دوسرے کو لا فانی۔ فانی نفس خواہشیں رکھتا ہے اور وہی مجسم ایغو (Ego) ہے۔ کیکن لا فانی نفس کا ئنات کی اصل عا قلہ ہے اور جسمانی زندگی کی تمام آلائشوں سے یک قلم منزہ ۔ یہی نفس کلی کی وہ الٰہی چنگاری ہے جس نے انسان کے اندرقوت مدر کہ کی روشنی کا چراغ روشن کر دیا ہے۔ یہاں پہنچ کرنفس کلی کا تصور بھی ایک طرح ہے وحدۃ الوجودی تصور کی نوعیت پیدا كرليتا ہے۔ دراصل ہندوفلفے كا'' آتما'' اور يوناني فلفے كا''نفس'' ایک ہی مسی سے دونام ہیں۔ یہاں'' ہتما'' کے بعد' رم آتما'' نمودار ہواتھا، وہان نفس کے بعد نفس کلی نمودار ہوا۔ سقراط نے خدا کی ہستی کے لئے ''ا گاتھو'' (Agatho) یعنی'' الخیز' کاتصور قائم کیا تھا۔وہ سرتاسراحیحائی اورحسن ہے۔افلاطون وجود کی دنیاؤں سے بھی اوپراڑااوراس نے خیر بحث کا سراغ لگا نا جا ہا کیکن سقراط کےصفاتی تصور پرکوئی اضافیہ نہ کرسکا۔

ارسطو (Aristotle)جس نے فلیفے کو روحانی تصوروں سے خالص کرکے صرف

مشاہدے واحساسات کے دائرے میں دیکھنا چاہاتھا، اس سقراطی تصور کا ساتھ نہیں دے سکتا تھا۔ اس نے عقل اول اور عقل فعال کا تصور قائم کیا جو ایک ابدی ،غیر متجزی اور بسیط بحث بستی ہے۔ پُس گویا سقراط اور افلاطون نے جس ذات کی صفت' الخیز' میں دیکھی تھی ، ارسطونے اسے ' الحقل' میں دیکھا اور اس منزل پر پہنچ کررک گیا۔ اس سے زیادہ جو پچھ مشائی فلیفے (Peripatetic Philosophy) میں جمیں ماتا ہے۔ وہ خود ارسطوکی تصریحات نہیں ہیں۔ سے بونانی اور عرب شارحوں کے اضافے ہیں۔

اس تمام تفصیل ہے معلوم ہوا کہ''الخیز'' اور''العقل'' یونانی فلنفے کے تصور الوہیت کا ماحصل ہے۔ ماحصل ہے۔

سقراط کے صفاتی تصور کو وضاحت کے ساتھ سجھنے کے لئے ضروری ہے کہ افلاطون کی جمہوریت (Republic) کا حسب ذیل مکالمہ پیش نظر رکھا جائے۔اس مکالمے میں اس نے تعلیم کے مسئلے پر بحث کی ہے اور واضح کیا ہے کہ اس کے بنیا دی اصول کیا ہونے چاہئیں۔ اڈمنٹس (Adeimantus) کم نے سوال کیا کہ شاعروں کو خدا کا ذکر کرتے ہوئے کیا بیرا یہ بیان اختیار کرنا چاہئے؟

الڈمنٹس: درست ہے۔ محمد میں اور سریجہ میں

سقراط: اور بیھی ظاہر ہے کہ جو وجود صالح ہوگا، اس ہے کوئی بات مصرصا در نہیں ہوسکتی اور جوہستی غیر مصر ہوگی، وہ بھی شرکی صانع نہیں ہوسکتی۔اسی طرح بیہ بات بھی ظاہر ہے کہ جو ذات صالح ہوگی ،ضروری ہے کہ نافع بھی ہو۔ پس معلوم ہوا کہ خداصرف خیر کی علت ہے،

شرکی علت نہیں ہوسکتا۔

ادمنٹس: درست ہے۔

ستراط:اور پہیں ہے یہ بات بھی واضح ہوگئ کہ خدا کا تمام حوادث کی علت ہوناممکن نہیں کہ مجسا کہ عام طور پر خیال کیا جاتا ہے۔ بلکہ وہ انسانی حالات کے بہت ہی تھوڑے جھے کی علت ہے، کیونکہ ہم و کیھتے ہیں ہماری برائیاں بھلائیوں سئے کہیں زیادہ ہیں اور برائیوں کی علت خدا کی صالح اور نافع ذات نہیں ہوسکتی ۔ پس جا ہے کہ صرف اچھائی ہی کواس کی طرف نبست دیں اور برائی کی علت کسی دوسری جگہ ڈھونڈھیں۔

ا ڈمنٹس: میں محسوس کرتا ہوں کہ یہ بات بالکل واضح ہے۔

ستراط: تو اب ضروری ہو اکہ ہم شاعروں کے ایسے خیالات سے متفق نہ ہوں جیسے صور (Homer) کے حسب فیل شعروں میں ظاہر کئے گئے ہیں۔ مشتری (Zeus) کھی و دورہی میں دو پیا لے رکھے ہیں۔ ایک خیر کا ہے، ایک شرکا، اور وہی انسان کی بھلائی اور برائی کی تمام تر علت ہیں۔ جس انسان کے حصے میں خیر کے پیالے کی شراب آگئی، اس کے لئے تمام تر شرہے۔ اور پھر جس کی حصے میں شرکی آئی، اس کے لئے تمام تر شرہے۔ اور پھر جس کی و دونوں پیالوں کا ملا جلا گھونٹ مل گیا، اس کے حصے میں اچھائی بھی آگئی اور برائی بھی کھی دونوں پیالوں کا ملا جلا گھونٹ مل گیا، اس کے حصے میں اچھائی بھی آگئی اور برائی بھی کھی کے پھر اس کے اور اس سے انکار کیا ہے کہ خدا ایک بازی گراور بہر دیجے کی طرح بھی ایک جھیں میں مودار ہوتا ہے، بھی دوسر سے جھیں میں ، کھی

سكندرييكا مذهب افلاطون جديد

تیسری صدی مسیحی میں اسکندر ہے کے فلسفہ تصوف نے ''ندہب افلاطون جدید''
(Neo-Platonism) کے نام سے ظہور کیا جس کا بانی امونیس سکاس Armonius)
(Recaphage تھا۔ امونیس کا جانشیں فلطینس (Plotinus) ہوااور فلاطینس کا شاگر دفور فور یوس (Porphyny) تھا جو اسکندر افرود لی (Alexander of Aphrodisias) کے بعد ارسطو کا سب سے ہڑا شارح تسلیم کیا گیا ہے اور جس نے افلاطونیہ جدیدہ کی مبادیات مشائی فلفے میں مخلوط کردیں۔ فلاطینس اور فور یوس کی تعلیم سرتا سراسی اصل پرین تھی جو ہندوستان میں اپنشد کے نہ جب نے اختیار کی ہے بعنی علم حق کا اصلی ذریعہ کشف ہے نہ کہ استدلال ،اور معرفت کمال

همرتبه بيهي كدجذب وفنا كامقام حاصل هوجائي

خداکی ہستی کے بارے میں فلاطینس بھی اسی نتیجہ پر پہنچا جس پر اپنشد کے مصنف اس سے بہت پہلے پہنچ چکے تھے۔ یعنی نفی صفات کا مسلک اس نے بھی اختیار کیا۔ ذات مطلق ہمار نے تصورا دراک کی تمام تعییرات سے ماوراء ہے،اس لئے ہم اس بارے میں کوئی حمنہیں لگا سکتے۔''ذات مطلق ان چیزوں میں سے کوئی چیز بھی نہیں جواس سے ظہور میں آئیں۔ ہم اس کی نسبت کوئی حکم نہیں لگا سکتے۔ ہم نہ تو اسے موجودیت سے تعییر کر سکتے ہیں نہ جو ہر سے نہیں کہہ سکتے ہیں کہ دورزندگی ہے۔ حقیقت ان تعییروں سے دراء الوراء ہے۔'' فیم

سقراط اورافلاطون نے حقیقت کو''الخیر'' سے تعبیر کیا تھا۔ اس لئے فلاطینس وہاں تک بڑھنے سے انکار نہ کر سکا ، لیکن اس سے آگے کی تمام راہیں بند کر دیں'' جب تم نے کہا''الخیر'' تو بس یہ کہ کررک جاؤ اور اس پر اور کچھ نہ بڑھاؤ۔ اگرتم کسی دوسرے خیال کا اضافہ کرو گے تو ہراضافے کے ساتھ ایک نے نقص کی اس سے تقریب کرتے جاؤگے'' لا اضافہ کرو گے تقیقت کا سراغ عقول مجردہ کی راہ سے لگایا تھا اور علتہ العلل کو عقل اول سے تعبیر کیا تھا، مگر فلاطینس کا''مطلق'' (Absolute) اس تعبیر کیا تھا، مگر فلاطینس کا''مطلق'' کا سلم رح اے مقتم کرنے لگوگے'' میں برداشت نہیں کرسکتا'' یہ بھی مت کہوکہ وہ عقل ہے بتم اس طرح اے مقتم کرنے لگوگے'' میں

کین اگر ہم ''عقل'' کا اطلاق اس پرنہیں کر سکتے تو پھر''الوجود''اور''الخیز'' کیونکر کہہ سکتے ہیں؟ اگر ہم اپنی متصورہ صفتوں میں سے کوئی صفت بھی اس کے لئے نہیں بول سکتے تو پھر وجودیت اور خیریت کی صفات بھی کیوں ممنوع نہ ہوں؟ اس اعتراض کا وہ خود جواب دیتا ہے۔
''ہم نے اگر اسے''الخیز'' کہا تو اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ ہم کوئی با قاعدہ تصدیق کی فاص وصف کی کرنی چاہتے ہیں جواس کے اندر موجود ہے۔ہم اس تعبیر کے ذریعے صرف یہ بات واضح کرنی چاہتے ہیں کہ وہ ایک مقصد اور منتی ہے جس پرتمام سلسلے جا کرختم ہوجاتے ہیں۔یہ گویا ایک اصطلاح ہوئی جوایک خاص غرض کے لئے کام میں لائی گئی ہے۔ای طرح اگر ہم اس کی نسبت وجود کا تھم لگاتے ہیں تو صرف اس لئے کہ عدم کے دائرے سے اسے باہر اگر ہم اس کی نسبت وجود کا تھم لگاتے ہیں تو صرف اس لئے کہ عدم کے دائرے سے اسے باہر

رھیں۔وہ تو ہر چیز سے ماوراء ہے تی کہ وجود کے اوصاف وخواص ہے بھی '' مل<sup>ق</sup>

اسكندرىيە كے كليمن (Clement) نے اس مسلك كاخلاصه چندلفظوں ميں كهه ديا: "اس كى شناخت اس سے كى جاسكتى كه وه كيا ہے؟ صرف اس سے كى جاسكتى ہے كه وه كيا ہے؟ صرف اس سے كى جاسكتى ہے كہ وه كيا ہے؟ خرنبيس ہے ' يعنى يہال صرف سلب وفقى كى راه ملتى ہے، ايجاب واثبات كى رائميں بند ہيں۔

سرللسان النطق عنه اخرس!

باب صفات میں بیوہی بات ہوئی جواپنشدی'' نیتی نیتی'' میں ہم من بھے ہیں اور جس پر شکر نے اینے ند ہب کی مبادیات کی عمار تیں استوار کی ہیں۔

ازمنہ و سطی کے یہودی فلاسفہ نے بھی یہی مسلک اختیار کیا تھا۔ موی بن میمون (الہتوفی سنہ ۲۰۵ ہے) خداکو' الموجود' کہنے سے بھی انکار کرتا ہے اور کہتا ہے: ہم جوں ہی ' مموجود' کا وصف بولتے ہیں، ہمار بے تصور پر مخلوق کے اوصاف وخواص کی پر چھا کیاں پڑنے لگتی ہیں اور خدا الن اوصاف سے منزہ ہے۔ اس نے اس سے بھی انکار کیا کہ: خداکو' وحدہ لاشریک' کہا جائے کیونکہ'' وحدت اور'' عدم شریک' کے تصورات بھی اضافی نسبتوں سے خالی نہیں ۔ ابن میمون کا پر مسلک دراصل فلے فاسکندریہ ہی کی بازگشت تھی۔

قرآنی تصور

بہر حال چھٹی صدی مسیحی میں دنیا کی خدا پرستانہ زندگی کے تصورات اس حد تک پہنچے تھے کہ قر آن کا نزول ہوا۔

ابغورکروکہ قرآن کے تصورالی کا کیا حال ہے؟ جب ہم ان تمام تصورات کے مطالع کے بعد قرآن کے تصور پرنظر ڈالتے ہیں تو صاف نظر آجاتا ہے کہ تصورالی کی تمام تصویروں میں اس کی تصویر جامع اور بلند ترہے۔اس سلسلے میں حسب ذیل امور قابل غور ہیں۔

ايتزبيركي تميل

اولاً بحسم اور تنزیہ کے لحاظ سے قرآن کا تصور تنزیہ کی ایسی تکمیل ہے جس کی کوئی نموداس وقت دنیا میں موجودنہیں تھی۔ قرآن ہے پہلے تنزیہ کا بڑے سے بڑا مرتبہ جس کا ذہن انسانی تحمل ہوسکا تھا، یہ تھا کہ اصنام پرتی کی جگہ ایک ان دیکھے خدا کی پرستش کی جائے ، لیکن جہال تک صفات البی کا تعلق ہے، انسانی اوصاف وجذبات کی مشابہت اورجم و ہیئت کے جہال تک صفات البی کا تعلق ہے، انسانی اوصاف وجذبات کی مشابہت اورجم و ہیئت کے حمثل سے کوئی تصور بھی خالی نہ تھا۔ ہندوستان اور یونان کا حال ہم دیکھے بیں۔ یہود کی تصور جس نے اصنام پرتی کی کوئی شکل بھی جائز نہیں رکھی تھی، وہ بھی اس طرح کے تھبہ و ہمثل سے یکسر آلودہ ہے۔ حصرت ابراہیم (علیہ السلام) کا خدا کو ممرے کے بلوطون میں دیکھنا ،خدا کا حضرت یعقو ب (علیہ السلام) سے کشی لڑنا، کوہ طور پر شعلوں کے اندر نمودار ہونا، مخدا کا حضرت موئی (علیہ السلام) کا خدا کو بیچھے سے دیکھنا، خدا کا جوش غضب میں آ کرکوئی کا م کر مضرت موئی (علیہ السلام) کا خدا کو بیچھے سے دیکھنا، خدا کا جوش غضب میں آ کرکوئی کا م کر بیٹھنا اور پھر بیچھتا نا، بنی اسرائیل کوا پی چیپتی بیوی بنالینا اور پھر اس کی بدچلنی پر ماتم کرنا، بیٹھنا اور پھر بیچھتا نا، بنی اسرائیل کوا پی چیپتی بیوی بنالینا اور پھر اس کی بدچلنی پر ماتم کرنا، بیٹھنا اور پھر بیچھتا نا، بنی اسرائیل کوا پی چیپتی بیوی بنالینا اور پھر میں سوراخ پر جانا تورات کاعام اسلوب بیان ہے۔

اصل یہ ہے کہ قرآن سے پہلے فکرانسانی اس درجہ بلندنہیں ہواتھا کہ تمثیل کا پردہ ہٹا کر صفات البی کا جلوہ د مکھے لیتا۔اس لئے ہرتصور کی بنیادتمام ترتمثیل دتشیہ ہی پررکھنی پڑی۔مثلا تورات میں ہم دیکھتے ہیں کہ ایک طرف زبور کے ترانوں اور یشعیا کی کتاب میں خدا کے لئے شایستہ صفات کا تخیل موجود ہے ،کیکن دوسری طرف خدا کا کوئی مخاطبہ ایسانہیں جوسرتا سر انسانی اوصاف وجذبات کی تشیہہ سے مملونہ ہو۔حضرت میں نے جب جاہا کہ رحمت البی کا عالم گرتصور پیدا کریں تو وہ بھی مجبور ہوئے کہ خدا کے لئے باپ کی تشیہہ سے کام لیں۔اس تشیہہ سے ظاہر پرستوں نے شوکر کھائی اور ابنیت میں کاعقیدہ پیدا کرلیا۔

کیکن ان تمام تصورات کے بعد جب ہم قرآن کی طرف رخ کرتے ہیں تو ایسا معلوم ہوتا ہے کہ گویا اچا تک فکر و تصور کی ایک نئی و نیاسا سنے آگئی ۔ یہاں تمثیل و تشہید کے تمام پردے بیک و فعدا ٹھ جاتے ہیں۔انسانی اوصاف وجذبات کی مشابہت مفقو دہوجاتی ہے، ہر گوشے میں مجاز کی جگہ حقیقت کا جلوہ نمایاں ہوجاتا ہے اور جسم کا شائبہ تک باتی نہیں رہتا۔ منزیداس مرتب کمال تک پہنچ جاتی ہے کہ:

لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ (١١:٣٢)

اس کے مثل کوئی شے نہیں کسی چیز ہے بھی تم اسے مشابنہیں تلم راسکتے۔

َ لَا تُنَادِكُهُ الْآَبْصَادُ وَهُوَ يُنَادِكُ الْآَبْصَادَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْغَبِيْدُ (۳۵۰)

انسان کی نگاہیں اسے نہیں پاسکتیں کہکن وہ انسان کی نگاہوں کود کھیر ہاہے۔(اوروہ بڑا ہی باریک میں(اور) باخبر ہے)۔ مہم

قُلُ هُوَ اللّٰهُ أَحَدٌ 0 اللّٰهُ الصَّهَلُ 0 لَمْ يَلِلُ 0 وَلَمْ يُولَلُ 0 وَلَمْ يُولَلُ 0 وَلَمْ

الله ک ذات یگانہ ہے، بے نیاز ہے، اسے کسی کی احتیاج نہیں، نیتواس سے کوئی پیدا ہوا، ندوہ کسی سے پیدا ہوا، اور نہ کوئی ہستی اس کے در ہے اور برابری کی ہوئی۔

تورات اور قرآن کے جومقامات مشترک ہیں دفت نظر کے ساتھ ان کا مطالعہ کرو۔ تورات میں جہاں کہیں خداکی براہ راست نمود کا ذکر کیا گیا ہے ،قرآن وہاں خداکی جگل کا ذکر کرتا ہے تورات میں جہاں یہ یاؤگے کہ خدامتشکل ہوکر اترا،قرآن اس موقع کی یول تعبیر کرے گاکہ خداکا فرشتہ متشکل ہوکر نمودار ہوا۔ بطور مثال کے صرف ایک مقام پرنظر ڈال لی جائے ۔ تورات میں ہے۔

''خداوندنے کہا:اےمویٰ دیکھ!بیجگہ میرے پاس ہے تواس چٹان پر کھڑارہ اور یوں ہوگا کہ جب میرے جلال کا گزرہوگا تو میں مجھے اس چٹان کی دراڑ میں رکھوں گا۔اور جب تک نہ گزرلوں گا، تجھے اپنی تھیلی سے ڈھانپے رہوں گا۔ پھراییا ہوگا کہ میں تھیلی اٹھالوں گا اور تو میرا پیچیاد کھے لے گائیکن تو میراچ ہونہیں دیکھ سکتا''۔ (خردج ۲۳-۲:۳۳)

'' تب خداوند یدلی کے ستون میں ہوکراتر ااور خیے کے دروازے پر کھڑار ہااس نے کہا کہ میرابندہ موئ اپنے خداوند کی شبید کیھے گا''(''لنق(۱۳:۵-۸) اسی معاملے کی تعبیر قرآن نے بول کی ہے: قَالَ رَبِّ اَرِنِی ٓ اَنْظُرُ اِلَیْتَ طَ قَالَ لَنْ تَرَیْنِی وَلَکِنِ انْظُرُالَی الْجَبَلِ (۱۳۳:۷)

مویٰ نے کہا: اے پروردگار! مجھے اپنا جلوہ دکھا تا کہ میں تیری طرف نگاہ کرسکوں۔ فرمایانہیں، تو بھی مجھے نہیں دیکھے گا،لیکن ہاں،اس پہاڑی طرف دیکھے!

تنزيداور تغطيل كافرق

البتہ یادر ہے کہ تنزیداور تعطیل میں فرق ہے۔ تنزید سے مقصود بیہ ہے کہ جہاں تک عقل بشری کی پینچ ہے، صفات البی کو مخلوقات کی مشابہت سے پاک اور بلندر کھا جائے تعطیل کے معنی بیر ہیں کہ تنزید کے منع ففی کواس حد تک پہنچا دیا جائے کہ فکرانسانی کے تصور کے لئے کوئی بات باقی ہی نہر ہے۔ قرآن کا تصور تنزید کی تکمیل ہے، تعطیل کی ابتدانہیں ہے۔ بات بات بات بات کہ نہر ہوئی ہے۔ بات بات کہ ایک وی نہری ہے۔ بات بات بات کہ ایک وی نہری ہے۔ بات بات بات کہ بات کہ بات کہ بات کہ بات کہ بات کہ بات کے بات کے بات کہ بات کی بات کہ بات کہ بات کہ بات کہ بات کہ بات کے بات کہ بات کے بات کہ بات کی بات کہ بات کے بات کی بات کہ بات کہ بات کہ بات کہ بات کہ بات کی بات کہ بات کہ

بلاشبہ اپنشد تنزیدکی''نیتی نیتی'' هلک کوبہت دورتک لے گئے ،لیکن عملاً متبجہ کیا نکا ؟ یہی نا کہ ذات مطلق (برهمان) کوذات مشخص (ایشور) میں اتارے بغیر کام نہ چل کا۔ بنتی نہیں ہے بادہ وساغر کے بغیر

اگر خدا کے تصور کے لئے صفات وافعال کی کوئی صورت ایسی باقی ندر ہے جونگرانسانی کی کیڑ میں آسکتی ہے تو کیا متیجہ نکلے گا؟ یہی نکلے گا کہ تنزید کے معنی نفی وجود کے ہوجا کیں گے، لیعنی اگر کہا جائے "ہم خدا کے لئے کوئی ایجا بی صفت قرار نہیں دیے سکتے ، کیونکہ جوصفت بھی قرار دیں گے،اس میں مخلوق کے اوصاف سے مشابہت کی جھلک آجائے گی' تو ظاہرے کہ قرار دیں گے،اس میں مخلوق کے اوصاف سے مشابہت کی جھلک آجائے گی' تو ظاہرے کہ

آلیی صورت میں فکرانسانی کے لیئے کوئی سررشتہ تصور باقی نہیں رہے گا اور وہ کسی ایسی ذات کا

تصوری نہیں کر سکے گا۔ اور جب تصور نہیں کر سکے گا تو الیاعقیدہ اس کے اندر کوئی پکڑاور لگاؤ
ہمی پیدائہیں کر سکے گا۔ ایسا تصور اگر چہ اثبات وجود کی کوشش کر ہے، لیکن فی الحقیقت وہ نفی
وجود کا تصور ہوگا، کیونکہ صرف سلبی تصور کے ذریعے ہم ہستی کوئیستی سے جدا کر سکتے ۔
خدا کی ہستی کا اعتقادا نسانی فطرت کے اندرونی تقاضوں کا جواب ہے۔ اسے حیوانی سطح
سے بلند ہونے اور انسانیت اعلی کے درج تک پہنچنے کے لئے بلندی کے ایک نصب
العین کی ضرورت ہے اور اس نصب العین کی طلب بغیر کسی ایسے تصور کے پوری نہیں ہو سکتی
جو کسی نہ کسی شکل میں اس کے سامنے آئے ، لیکن مشکل یہ ہے کہ مطلق کا تصور سامنے آئہیں
سکتا۔ وہ جبھی آئے گا کہ ایجا بی صفتوں کے شخص کا کوئی نہ کوئی نقاب چہرے پر ڈال لے۔
جنانچہ ہمیشہ اس نقاب ہی کے ذریعے جمال حقیقت کو دیکھنا پڑا۔ یہ بھی بھاری ہوا، بھی ہاکا،
جنانچہ ہمیشہ اس نقاب ہی کے ذریعے جمال حقیقت کو دیکھنا پڑا۔ یہ بھی بھاری ہوا، بھی ہیں۔

آه ازان حوصله تنگ و زان حسن بلند که دلم را گله از حسرت دید از تو نیست جمال حقیقت بےنقاب ہے، مگر ہماری نگاہوں میں یارائے دیزنہیں۔ہم اپنی نگاہوں

برنقاب ڈال کراہے دیکھنا چاہتے ہیں اور سجھتے ہیں کہاس کے چہرے پرنقاب پڑگیا۔ ۔

هر چه هست از قامت نا ساز و بی ندام ماست درنه تشریف تو بر لالای کس دشوار نیست

غیر صفاتی تصور کوانسان پکڑنہیں سکتا اور طلب اسے ایسے مطلوب کی ہوئی جواس کی پکڑ میں آسکے۔ وہ ایک ایبا جلوہ محبوبی چاہتا ہے جس کے مشق میں اس کا دل افک سکے۔ جس کے حسن گریزاں کے پیچھے وہ والہانہ دوڑ سکے۔ جس کا دامن کبریائی پکڑنے کے لئے ہمیشہ اپنا دست بجزونیاز بڑھا تاریحے۔ جواگر چہزیادہ سے زیادہ بلندی پر ہو، کیکن پھر بھی اسے ہردم

جَمَا نَكَ لَكَائَ تَاكَ رَمِا مُوكَهِ إِنَّ زَبَّكَ لَبِا لُهِرْصَادِ ٥ أَثْر ١٣:٨٩) اور وَإِذَا سَأَلَكَ

عِبَادِيْ عَنِّيْ فَانِّيْ قَرِيْبٌ ﴿ أُجِيْبُ دَعْوَةً النَّاعِ إِذَا دَعَانٍ \* (١٨٢.٢)

در پرِ ده و برهمیه کس پرده می دری

با هر کسی و با تو کسی را وصال نیست

غیرصفاتی تصور محض نفی وسلب ہوتا ہے اوراس سے انسانی طلب کی پیاس نہیں بجور کتی۔اییا

تصورایک فلسفیانتخیل ضرور پیدا کردےگا ہیکن دلوں کا زندہ اورسر گرم عقیدہ نہیں بن سکےگا۔

یمی وجہ ہے کہ قرآن نے جوراہ اختیار کی وہ ایک طرف تو تنزید کو اسکے کمال درجے پر

بہنچادیتی ہے، دوسری طرف تعطیل سے بھی تصور کو بیجا لیے جاتی ہے۔ وہ فر دأ فر دأتمام صفات

وافعال کاا ثبات کرتا ہے۔ گرساتھ ہی مشابہت کی قطعی نفی بھی کرتا جاتا ہے۔ وہ کہتا ہے۔ خدا

حسن وخو نی کی ان تمام صفتوں سے جوانسانی فکر میں آسکتی ہیں متصف ہے۔ وہ زندہ ہے،

. قدرت والا ہے، یا لنے والا ہے، رحمت والا ہے، دیکھنے والا، سننے والا، سب کچھ جانبے والا

عدرت رہوں ہے، پوسے رہ ہے، درست رہ ہا ہے، درست رہ ہے۔ ہے، اور پھرا تنا ہی نہیں ، بلکہ انسان کی بول حیال میں قدرت واختیار اور ارادہ وفعل کی جتنی

. شائستة عبيرات بين، انهين بھي بلاتامل استعال كرتا ہے۔ مثلًا خدا كے ہاتھ تنگ نہيں

بَلْ يَكَالُا مَبْسُوطَتَانِ (٦٣:٥)

اس کے تخت حکومت و کبریائی کے احاطے ہے کوئی گوشہ با ہزمییں۔

وَسِعَ كُرُسِيُّهُ السَّماوَاتِ وَالْاَرُضِ (roa:r)

لیکن ریم صاف صاف اور بے لیک لفظوں میں کہددیتا ہے کداس ہے مشتبرکوئی چیز

نہیں جوتمہار بےتصور میں آسکتی۔وہ عدیم المثال ہے۔

لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ (١١:٣٢)

تہاری نگاہ اسے یا بی نہیں کتی

لاَ تُكُارِكُهُ الْآبُصَارُ (١٠٣:٢)

تم اس کے لئے اپنے تخیل سے مثالیں نہ گھڑو۔

فَلاَ تَضُربُوا لِلَّهِ الْآمُثَالَ(٢٠١٢)

پس ظاہر ہے کہ اس کا زندہ ہونا ہمارے زندہ ہونے کی طرح نہیں ہوسکتا۔ اس کی پروردگاری ہماری پروردگاری کی طرح نہیں ہوسکتا ہوردگاری ہماری پروردگاری کی طرح نہیں ہوسکتا ہسطرح کے دیکھنے، سننے اور جانئے کا ہم تصور کر سکتے ہیں۔ اس کی قدرت و بخشش کا ہاتھ اور جانل واجال واجا کے کاعرش ضرور ہے، کیکن یقینا اس کا مطلب وہ نہیں ہوسکتا جوان الفاظ کے مدلولات سے ہمارے ذہن میں متشکل ہونے لگتا ہے۔

قرآن کے تصورالہی کا یہ پہلونی الحقیقت اس راہ کی تمام در ماند گیوں کا ایک ہی حل ہے اور ساری عمر کی سرگر دانیوں کے بعد آخر کاراسی منزل پر پہنچ کر دم لینا پڑتا ہے۔ انسانی فکر جتنی بھی کاوشیں کرے گا، اس کے سوا اور کوئی حل پیدانہیں کر سکے گا۔ یہاں ایک طرف بام حقیقت کی بلندی اور فکر کوتاہ کی نارسائیاں ہوئیں ، دوسری طرف ہماری فطرت کا اضطر اب طلب اور ہمارے دل کا تقاضائے دید ہوا۔ بام اتنابلند کہ نگاہ تصور تھک تھک کے رہ جاتی ہے۔ تقاضائے دید اتنا بخت کہ بغیر کسی کا جلوہ سامنے لائے چین نہیں پاسکتا۔

نه به اندازه بازوست کندم هیهات ورنه با گوشه بامیم سرو کاری هست

ایک طرف راه کی اتنی دشواریان، دوسری طرف طلب کی اتن سهل اندیشیان!

وَلَنِعُمَ مَا قِيْلَ:

ملنا ترا اگر نہیں آساں تو سہل ہے دشوار تو یہی ہے کہ دشوار بھی نہیں

اگر تنزید کی طرف زیادہ جھکتے ہیں تو تعطیل میں جاگرتے ہیں۔اگر اثبات صفات کی صورت آرائیوں میں دورنکل جاتے ہیں تو تعطیل میں جاگرتے ہیں۔اگر اثبات ہیں۔پس نجات کی راہ صرف یہی ہوئی کہ دونوں کے درمیان قدم سنجالے رکھیں۔اثبات کا دامن بھی ہاتھ سے نہ چھوٹے ، تنزید کی ہاگہ بھی ڈھیلی نہ پڑنے پائے۔اثبات اس کی دل آویز صفتوں کا مرقع کھنچ گا۔ تنزید تشبہ کی پر چھائیں بچاتی رہے گی۔ایک کا ہاتھ حسن مطلق کوصورت

صفات میں جلوہ آرا کردے گا ، دوسرے کا ہاتھ اسے اتنی بلندی پرتھاہے رہے گا کہ تیشبہ کا گ گردوغماراہے چھونے کی جرات نہیں کر سکے گا۔

بر چیره حقیقت اگر ماند برده

جرم نگاه دیده صورت برست ماست

ا پنشد کے مصنفوں کا نفی صفات میں غلومعلوم ہے الیکن مسلمانوں میں جب علم کلام کے مختلف مذاہب دآراء پیڈاہوئے توان کی نظری کاوشیں اس میدان میں ان ہے بھی آ گے نکل تحكيس اورصفات بارى كامسئله بحث ونظر كاليك معركنة الاراءمسئله بن گيا جيميه اور باطنية قطعي ا تکار کی طرف مگئے۔معتزلہ نے اٹکارنہیں کیا لیکن ان کا رخ رہا اس طرف ۔امام ابوالحن اشعری نے گوخودمعتدل راہ اختیاری تھی (جیسا کہ کتاب الابانہ سے ظاہر ہے) کیکن ان کے پیروول کی کاوشیں تاویل صفات میں دور تک چلی گئیں اور بحث ونزاع نے غلو کارنگ پیرا ہو گیا۔لیکن ان میں ہے کوئی بھی معاملے کی تھی نہ سلجھا سکا۔اگر تھی سلجی تو اسی طریقے ہے للجى جوقرآن نے اختیار کیا ہے۔ امام جویٹی بیاقر ارکرتے ہوئے دنیا ہے گئے کہ:

"وها انا ذااموت على على الله امي"

(م: رُنَا مَال نے جوعقیدہ سکھلا یا تھاائں پر دنیا سے جار ہاہوں )

اشاعرہ میں امام فخر الدین رازی سب سے زیادہ ان کاوشوں میں سرگرم رہے، کیکن بالاخرايني زندگي يَ آخري تصنيف مين أنيين بھي اقر ارکرنا پڙ اتھا کہ:

لقل تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية عفما رايتها تشفى عليلا ولا تروى غليلا. ورايت اقرب الطرِق طريق القرآن اقرافي الاثبات"الرحمن على العرش استوى"وفي النفي"ليس كمثله شيء" ومن جرب مثل تجربتي ، عرف مثل (نقله ملاعلى القارى في شرح الفقه الاكبر) میں نے علم کلام اور فلفے کے تمام طریقوں کوخوب دیکھا بھالا انیکن بالاخرمعلوم

ہوا کہ نہ تو ان میں کسی بیمار کے لئے شفا ہے، نہ کسی بیاہے کے لئے سیرانی - سب
ہمتر اور حقیقت سے نز دیک تر راہ وہ ہی ہے جوقر آن کی راہ ہے۔ اثبات صفات
میں پڑھو' الرحمٰن علی العرش استوی' اور نفی شبہ میں پڑھو' لیس کم ثلہ ڈی ء' بعنی اثبات
ادر نفی دونوں کا دامن تھا ہے رہو۔ اور جس کسی کومیری طرح اس معاطے کے تجرب
کاموقع ملا ہوگا اسے میری طرح بیر حقیقت معلوم ہوگئ ہوگی۔

یکی وجہ ہے اصحاب حدیث اور سلفیہ نے اس باب میں تفویض کا مسلک کھے اختیار کیا تھا اور تاویل صفات میں کاوشیں کرنا پہند نہیں کرمتے تھے۔اور اس بناء پر انہوں نے جمیہ کے انکار صفات کو تعطیل سے تعبیر کیا اور موجز لہ واشاعرہ کی تاویلوں میں بھی تعطیل کی بوسو تکھنے گئے۔ مشکلمین نے ان پر جسم اور تھبہ کا الزام لگایا، کیکن وہ کہتے تھے کہ تبہار نے تعطیل سے تو ہمارا نام نہاد تھبہ ہی بہتر ہے، کیونکہ یہاں عقیدے کے لئے ایک تصور تو باتی رہ جا تا ہے، تہمار سلب وفنی کی کاوشوں کے بعد تو کچھ بھی باتی نہیں رہتا۔ متاخرین اصحاب حدیث میں امام تیمید اور ان کے شاگر دامام ابن قیم نے اس مسلے کی گہرائیوں کوخوب سمجھا اور اس کے سلف کے مسلک سے ادھرادھر ہونا گوارائیوں کیا۔

آريائي اورسامي نقطه خيال كااختلاف

آریائی اورسامی تعلیموں کے نقطہ خیال کا اختلاف ہم اس معاطع میں پوری طرح دیکھ لے سکتے ہیں۔ آریائی حکمت نے فطرت انسانی کی جس صورت پرسی کے تقاضے کا جواب مورتی پوجا کا دروازہ کھول کردیا، قرآن نے اسے صرف صفات کی صورت آرائی سے پورا کردیا اور پھراس سے نیچاتر نے کی تمام راہیں بند کردیں۔ نتیجہ یہ لکا کہ ان تمام مفاسد کے کھلنے کے درواز ہندہوگئے جو بت پرسی کی غیر حقلی زندگی سے پیدا ہوسکتے تصاور ہندوستان میں بیدا ہوئے۔ بند ہوگئے جو بت پرسی کی غیر حقلی زندگی سے بیدا ہوسکتے تصاور ہندوستان میں بیدا ہوئے۔

ممحكمات اورمتشابهات

قر آن نے اپنے مطالب کی دوبنیادی قشمیں قرار دی ہیں۔انیک کو' محکمات' سے تعبیر کیا ہے۔ دوسری کو'' متشابہات' سے۔''محکمات'' سے وہ باتیں مقصود ہیں جوصاف صاف (انسان کی سمجھ میں آ جاتی ہےاوراس کی مملی زندگی سے تعلق رکھتی ہیں اوراس لئے ایک سے زیادہ ک معانی کاان میں احمال نہیں۔''متثابہات' وہ میں جن کی حقیقت وہ پانہیں سکتا اور اس کے سوا عارة بین کدایک خاص صدتک جا کررک جائے اور بے نتیجہ باریک بینیاں نہ کرے۔ هُوَ الَّذِي ٓ آنْزُلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ ايْتُ مُحُكِّمِتُّ هُنَّ اثْمُ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشْبِهِاتٌ فَإَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَّا تَشَابَهَ مِنْهُ البِّتَغَاءَ الْفِتْنَةِ وَالبِّتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيْلُهُ ۚ إِلَّا اللَّهُ ۚ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ الْمَنَّا به كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبَّنَا وَمَا يَلْأَكُرُ إِلَّا أُولُوا الْآلْبَابِ٥ (٤:٣) صفات اللی کی حقیقت متشابهات میں داخل ہے۔اس لئے قر آن کہتا ہے کہاس باب میں فکری کاوشیں سودمندنہیں ہوسکتیں، بلکہ طرح طرح کی کج اندیشیوں کا دروازہ کھول دیں ہیں۔ یہاں بجز تفویض کے جارہ کارنہیں۔ پس وہ تمام فلسفیانہ کاوشیں جو ہمارے متحکموں نے کی ہیں فی الحقیقت قرآن کے معیار تعلیم کا ساتھ نہیں دے سکتیں۔

ابنشد كامرتبها طلاق اورمرتبه شخص

اس موقع پرید بات بھی صاف صاف ہوجانی جاہیے کہ ویدانت سوتر اوراس کے سب سے بڑے شارح شکر احیاریانے نفی صفات پر جتنا زور دیاہے، وہ حقیقت کے اس مرتبہ اطلاق سے تعلق رکھتا ہے جسے وہ''برهمن'' سے تعبیر کرتے ہیں، یعنی ذات مطلق سے، کیکن اس سے انہیں بھی ا نکارنہیں کہ مرتبہ اطلاق کے پنچایک اور مرتبہ بھی ہے جہاں تمام صفات ا بیجابی کی نقش آرائی ظہور میں آ جاتی ہے اور انسان کے تمام عابدانہ تصورات کا معبود وہی ا ذات متصف ہوتی ہے۔

اپنشد کے نزدیک ذات مطلق''نیز ویاد هیک ست'' اور''نرگن' ہے، یعنی تمام مظاہرات سے منزہ اور عدیم التوصیف ہے۔اگر کوئی ایجانی صفت اس کی نسبت ہے کہی بھی إ جائتی ہے تو وہ اس سلب کا ایجاب ہے، یعنی وہ ''تر گنوگن'' ہے ، عدیم الوصفی صفت ہے متصف ۔ ''ہم اس کی نسبت کچھ نہیں کہ سکتے ، کیونکہ ہم جو کچھ کہیں گے اس کالازی نتیجہ سے نکلے گا کہ لامحد ودکومحد و دبنادیں گے۔ اگر محد و دلامحد و دکا تصور کرسکتا ہے تو پھریا تو محد و دکولا محد و د ماننا پڑے گایالامحد و دکومحد و دبن جانا پڑے گا۔' (شکر ابھا شیا، بڑم ہو ہو تاباس ، ''ہم کسی چیز کی طرف اشارہ کرتے ہوئے جوالفاظ ہولتے ہیں ، وہ یا تو اس چیز کا تعلق کسی خاص نوع سے ظاہر کرتے ہیں ، یا اس کے فعلی خواص بتلاتے ہیں ۔ یا اس کی شم کی خبر دیتے ہیں ، یا کسی اور اضافی نوعیت کی وضاحت کرتے ہیں ، لیکن برہمن کے لئے کوئی نوع نہیں شہرائی جاسکتی۔ اس کی کوئی قشم نہیں ، اس کے فعلی خواص بتلائے نہیں جا سکتے۔ اس کے لئے کوئی اضافت نہیں ۔ ہم نہیں کہہ سکتے کہ وہ اس طرح کا نہیں اضافت نہیں ۔ ہم نہیں کہہ سکتے کہ وہ ایسا ہے ، یہ بھی نہیں کہہ سکتے کہ وہ اس طرح کا نہیں مشابہت نہیں اس لئے اس کی عدم مشابہت نہیں اس لئے اس کی عدم مشابہت اور غیرت بھی انسانی تصور میں نہیں لائی جاستی ۔ مشابہت کی طرح ہماری نفی مشابہت اور غیرت بھی انسانی تصور میں نہیں لائی جاستی ۔ مشابہت کی طرح ہماری نفی مشابہت ہیں اضافی رشتے رکھتی ہے ۔ (ایسنا باب اول وٹائی)

غرض کہ حقیقت اپنے مرتبہ اطلاق میں ناممکن انتعریف ہے۔ اور منطقی ماورائیت سے بھی ماوراء ہے اسی لئے ویدانت سوتر نے بنیادی طور پڑستی کے دودائر سے شہراد ئے ایک کو ممکن التصور کہا ہے، دوسر کے کو ناممکن التصور ممکن التصور دائرہ پر کرتی ،عناصر، ذہن ،تعقل اور خودی کا ہے ناممکن التصور دائرہ بر شمن (ذات مطلق) کا۔ یہی مذہب اسکندر ہے کہ افلاطونیہ جدیدہ کا بھی تھا اور حکماء اسلام اور صوفیاء نے بھی یہی مسلک اختیار کیا صوفیاء مرتبہ اطلاق کومرتبہ 'احدیت' ناممکن التصور، ناممکن التصور، ناممکن التعور، ناممکن التعور

بنام آل که آل نامی نه دارد به هر نامی که خوانی سر بر آرد

کین پھر مرتبہ اطلاق ایک ایسے مرتبے میں نزول کرتا ہے جس میں تمام ایجانی صفات کی صورت آرائی کا تشخص نمودار ہوجاتا ہے۔ اپنشد نے اسے ''ایشور'' سے اور صوفیاء نے

#### ۲- صفات رحمت وجمال

ٹانیا تنزید کی طرح صفات رحمت و جمال کے لحاظ سے بھی قرآن کے تصور پرنظر ڈالی جائے تواس کی شان تکمیل نمایال ہے۔ نزول قرآن کے وقت یہودی تصور میں قہر وغضب کا عضر غالب تھا۔ مجوی تصور نے نوروظلمت کی دومساویا نہ قوتیں الگ الگ بنائی تھیں ۔ سیحی تصور نے رحم و محبت پرزور دیا تھا، کیکن جزا کی حقیقت مستور ہوگئی تھی۔ اسی طرح پیروان بدھ نے بھی صرف رحم و محبت پرزور دیا، عدالت نمایاں نہیں ہوئی۔ گویا جہاں تک رحمت و جمال کا تعلق کم بیاتو قبر و غضب کا عضر غالب تھا، یا مساوی تھا، یا پھر رحمت و محبت آئی تھی تو اسطرح آئی تھی کو ایک جگہ باتی نہیں رہی تھی۔

کیکن قرآن نے ایک طرف تو رحمت و جمال کا ایک ایسا کامل تصور پیدا کر دیا کہ قہر و غضب کے لئے کوئی جگہ ہی نہ رہی ، دوسری طرف جزاعمل کا سررشتہ بھی ہاتھ سے جانے نہیں دیا۔ کیونکہ جزاء کا اعتقاد قہر وغضب کی بناپر نہیں ، بلکہ عدالت کی بناپر قائم کر دیا۔ چنانچہ صفات الٰہی کے بارے میں اس کاعام اعلان سے ہے:

قُلِ ادْعُو اللَّهَ أَوِادْعُوا الرَّحْمَٰنَ \* آيَّامَّا تَلُعُوا فَلَهُ الْاَسْمَاءُ الْعُسْنَى \* (١١:١١)

اے پیغیبر! ان سے کہدومتم خدا کواللہ کے نام سے پکارو یا رحمٰن کہدکر پکارو،جس صفت ہے بھی پکارواس کی ساری صفتیں حسن وخو بی کی صفتیں ہیں ۔ یعنی وہ خدا کی تمام صفتوں کو'اسہاء حُسنیٰی'' قرار دیتا ہے۔اس ہے معلوم ہوا کہ خدا کی کوئی صفت نہیں جو حن وخوبی کی صفت نہ ہو۔ یہ صفتیں کیا کیا ہیں؟ قرآن نے پوری وسعت کے ساتھ انہیں جا بجابیان کیا ہے۔ان میں ایسی صفتیں بھی ہیں جو بظاہر قہر وجلال کی صفتیں ہیں، مثلاً جبار، قبار، کیکن قرآن کہتا ہے وہ بھی''اسہاء حُسنی ''ہیں، کیونکہ ان میں قدرت وعدالت حسن وخوبی ہے۔خوں خواری میں قدرت وعدالت حسن وخوبی ہے۔خوں خواری وخوفن کی نہیں ہے۔ چنا نچہ سورہ حشر میں صفات رحمت و جمال کے ساتھ قبر وجلال کا بھی ذکر کیا ہے اور پھر مصلاً ان سب کو'اسہاء حُسنی ''قرار دیا ہے۔

هُوَ اللّٰهُ الَّذِي ُ لَآ اِللّٰهَ اِللّٰهُ اللّٰهُ الْمُلِكُ الْقُلْاُوسُ السَّلْمُ الْمُوْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيْرُ الْجَبَّادُ الْمُتَكَيِّرُ مَّ سُبْحَانَ اللّٰهِ عَمَّا يُشْرِ كُونَ ٥ هُوَ اللّٰهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّدُ لَهُ الْالسَمَاءُ الْحُسْنَى مَ يُسَبِّحُ لَهُ مَافِى اللّٰهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّدُ لَهُ الْاَسْمَاءُ الْحُسْنَى مَ يُسَبِّحُ لَهُ مَافِى اللّٰهُ الْخُالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّدُ لَهُ الْاَسْمَاءُ الْحُسْنَى مَ يُسَبِّحُ لَهُ مَافِى السَّمْواتِ وَالْارْضَ وَهُوَ الْعَزِيْرُ الْحَكِيْمُ ٥ (٢٣-٢٣٥٩)

وہ اللہ ہے، اس کے سواکوئی معبود تہیں۔ وہ الملک ہے، القدوس ہے، السلام ہے، السلام ہے، المومن ہے، السر ہے، العزیز الجبار ہے، المتکبر ہے اور اس المجھے ہے پاک ہے جولوگوں نے اس کی معبودیت میں بنار کھے ہیں۔ وہ الخالق ہے، الباری ہے، المصور ہے (غرض کہ) اس کے لئے حسن وخو فی کی صفتیں ہیں، آسان وزمین میں جتنی بھی مخلوقات ہیں سب اس کی پاکی اور عظمت کی شہادت دے رہی ہیں اور بلاشبہ وہی ہے جو حکمت کے ساتھ غلبہ وتو انائی بھی رکھنے والا ہے۔

وَلِلّٰهِ الْاَسْمَاءُ الْحُسُنَى فَادْعُوهُ بِهَا ` وَذَرُوا الَّذِيْنَ يُلُحِدُونَ فِي ۗ اَسْمَانُه. ''لـ(١٨٠٤)

اوراللہ کے لئے حسن وخونی کی صفتیں ہیں ،سوچاہئے کہان صفتوں سے اسے پکارو۔ اور جن لوگوں کا شیوہ سے کہاس کی صفتوں میں سمج اندیشیاں کرتے ہیں انہیں الن کے حال پر چھوڑ دو۔



ر المراد المراد المراد التي المراد ا

۳\_اشرا کی تصورات کا کلی انسداد

ٹالٹا جہاں تک تو حیدواشراک کاتعلق ہے قرآن کا تصوراس درجہ کامل اور بے کیک ہے کہاس کی کوئی نظیر پچھلے تصورات میں نہیں مل کتی۔

اگرخداا پی ذات میں یگانہ ہوتو ضروری ہے کہ وہ اپنی صفات میں بھی یگانہ ہو، کیونکہ اس کی یگانگت کی عظمت قائم نہیں رہ سکتی اگر کوئی دوسری ہتی اس کی صفات میں شریک و سہیم مان کی جائے قرآن سے پہلے تو حید کے ایجا بی پہلو پر تو تمام مذاہب نے زور دیا تھا، کیکن سلبی پہلونمایاں نہیں ہوسکا تھا۔ ایجا بی پہلویہ ہے کہ خدا ایک ہے۔ سلبی یہ ہو کہ اس کی طرح کا کوئی نہیں تو ضروری ہے کہ جو صفتیں اس کے طرح کا کوئی نہیں و ضروری ہے کہ جو صفتیں اس کے لئے تھم رادی گئی ہیں ان میں کوئی دوسری ہتی شریک نہ ہو پہلی بات تو حید فی الذات سے اور دوسری تو حید فی الصفات ہے تو گئی ہے۔ قرآن سے پہلے اقوام عالم کی استعداداس درجہ بلند نہیں ہوئی تھی کہ تو حید فی الضات کی نزاکتوں اور بندشوں کی متحمل ہو سکتی ، اس لئے ذاہب نے تمام تر زور تو حید فی الذات ہی پر دیا، تو حید فی الصفات اپنی ابتدائی اور سادہ علی چھوڑ دی گئی۔

چنانچه یمی وجه ہے کہ ہم و مکھتے ہیں باوجود یکہ تمام ندا ہب قبل از قرآن میں عقیدہ تو حید کی تعلیم موجود تھی ، لیکن کسی نہ کسی صورت میں شخصیت پرستی ،عظمت پرستی اور اصنام پرستی نمودار ہوتی رہی اور رہنمایان ندا ہب اس کا دروازہ بندنہ کرسکے۔

ہندوستان میں تو غالبًا اول روز ہی ہے یہ بات سلیم کر لی گئ تھی کہ عوام کی شفی کے لئے دیوتاؤں اور انسانی عظمت کی پرستاری ناگزیر ہے اور اس لئے تو حید کا مقام صرف خیاص کے لئے مخصوص ہونا چاہئے۔فلاسفہ یونان کا بھی یہی خیال تھا۔ یقیناً وہ اس بات سے بے خبر نہ تھے کہ کوہ اولیمیس کے دیوتاؤں کی کوئی اصلیت نہیں ، تا ہم سقراط کے علاوہ کسی نے بھی اس کی ضرورت محسوس نہیں کی کہ عوام کے اصنامی عقائد میں خلل انداز ہو۔ وہ کہتے کا سے یہ خورد کی خورد کی خورد کی استھے۔''اگر دیوتاؤں کی پرستش کا نظام قائم ندر ہاتو عوام کی زہبی زندگی درہم برہم ہوجائے گئ 'فیثاغورٹ کی نسبت بیان کیا گیا ہے کہ جب اس نے اپنامشہور حسابی قاعدہ معلوم کیا تھا تواس کے شکرانے میں سو پھڑوں کی قربانی دیوتاؤں کی نذر کی تھی۔

اس بارے میں سب سے زیادہ نازک معاملہ علم ورہنما کی شخصیت کا تھا۔ بینطا ہر ہے کہ کوئی تعليم عظمت ورفعت حاصل نهيس كرسكتي جب تك معلم كي شخصيت ميں بھي عظمت كي شان پيدا نہ ہو، کین شخصیت کی عظمت کے حدود کیا ہیں؟ نہیں آ کرسب کے قدموں نے شوکر کھائی۔وہ اس ى تھىك تھىك حد بندى نەكر سكے، نتيجە بەنكلا كىجھى شخصىت كوخدا كااوتار بناديا بھى ابن الله مجھ ليا، تبھی نثریک و ہیم گھبرا دیا۔اوراگر نہیں کیا تو کم از کم اس کی تعظیم میں بندگی و نیاز کی مثان پیدا کر دی۔ یہودیوں نے اپنے ابتدائی عہد کی گمراہیوں کے بعد بھی الیانہیں کیا کہ پھر کے بت تراش کران کی پوجا کی ہو، کیکن اس بات سے وہ بھی نہ بچ سکے کہا ہے نبیوں کی قبروں پڑھیکل تغمیر کر کے انہیں عبادت گاہوں کی می شان وتقدیس دے دیتے تھے۔ گوتم بدھ کی نسبت معلوم ہے کہ اس کی تعلیم میں اصنام برتی کیلئے کوئی جگہ نہیں تھی۔اس کی آخری وصیت جوہم تک پینچی ہے بیہ ہے 'ابیانہ کرنا کہ میری نعش کی را کھ کی بوجا شروع کردو۔ اگرتم نے الیا کیا تو یقین کرو! نجات کی راہتم پر بند ہوجائے گی''۔ افغالیکن اس وصیت پرجیسا کیچھل کیا گیاوہ دنیا کے سامنے ہے نہ صرف بدھ کی خاک اور یادگاروں برمعبر تغییر کئے گئے ، بلکہ مذہب کی اشاعت کا ذریعہ ہی يه مجما كياكماس كي مسمول سے زمين كاكوئي كوشه خالى ندر ب بيرواقعد ہے كد نياميس كسي معبود ك بھى اتنے جميے نہيں بنائے گئے جتنے كوتم بدھ كے بنائے گئے ہیں۔اس طرح جميں معلوم ہے كمسيحيت كي حقیق تعلیم سرتا سرتو حید کی تعلیم تھی لیکن ابھی اس کے ظہور پر پورے سوبرس بھی نہیں گزرے تھے کہ الوہیت سیح کاعقیدہ نشوونمایا چکاتھا۔

توحيدني الصفات

کیکن قرآن نے تو حید فی الصفات کا ایبا کا مل نقشہ پنچ دیا کہ اس طرح کی لغز شول کے

بعر دری دورین اورین ایس سوصیت ہے۔

وہ کہتا ہے ''ہرطرح کی عبادت اور نیاز کی متحق صرف خداہی کی ذات ہے۔ پس اگرتم

نے عابدانہ بحز و نیاز کے ساتھ کی دوسری ہتی کے سامنے سر جھکایا تو تو حیدالہی کا اعتقاد باتی

ندر ہا''۔وہ کہتا ہے''وہ اس کی ذات ہے جوانسانوں کی پیارستی اوران کی دعا کیں قبول کرتی تو سے بیل اگرتم نے اپنی دعاؤں اور طلب گاریوں میں کسی دوسری ہستی کو بھی شریک کرلیا تو

گویا تم نے اسے خدا کی خدائی میں شریک کرلیا''۔ وہ کہتا ہے: دعا ، استعانت ، رکوع ہم جود، بحز و نیاز، اعتماد وتو کل اور اس طرح کے تمام عبادت گزار انداور نیاز مندانہ اعمال وہ اعمال ہیں جو خدا اور اس کے بندوں کا با ہمی رشتہ قائم کرتے ہیں۔ پس اگر ان اعمال میں تم اعمال میں تم دوسری ہستی کو بھی شریک کرلیا تو غدا کے رشتہ معبود ہت کی پیگا تی نہ درہی ۔ اس طرح عظمتوں ، کبریا ئیوں ، کارسازیوں اور بے نیازیوں کا جو اعتقاد تم ہمارے اندر خدا کی اعتقاد کی دوسری ہستی کے لئے بھی پیدا کرلیا تو تم نے اسے خدا کا ندیعن شریک طہر الیا اور اعتقاد کی دوسری ہستی کے لئے بھی پیدا کرلیا تو تم نے اسے خدا کا ندیعن شریک طہر الیا اور اعتقاد کی دوسری ہستی کے لئے بھی پیدا کرلیا تو تم نے اسے خدا کا ندیعن شریک طہر الیا اور اعتقاد کی دوسری ہستی کے لئے بھی پیدا کرلیا تو تم نے اسے خدا کا ندیعن شریک طہر الیا اور تو حید کا اعتقاد در ہم بر ہم ہوگیا۔

یمی وجہ ہے کہ سورہ فاتحہ میں اِیا اَتَ نَعْبُدُ وَ اِیا اَتَ نَسْتَوعِیْن کی تلقین کی گئے۔اس میں اول تو عبادت کے ساتھ استعانت کا بھی ذکر کیا گیا، پھر دونوں جگہ مفعول کو مقدم کیا جو مفید حصر ہے، یعنی 'صرف تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھی سے مدو طلب کرتے ہیں'۔اس کے علاوہ تمام قرآن میں اس کثرت کے ساتھ تو حید فی الصفات اور رواشراک بین'۔اس کے علاوہ تمام قرآن میں اس کثرت کے ساتھ تو حید فی الصفات اور رواشراک برزور دیا گیا ہے کہ شاید ہی کوئی سورت بلکہ کوئی صفح اس سے خالی ہو۔

مقام نبوت کی حد بندی

سب سے زیادہ اہم مسکد مقام نبوت کی حد بندی کا تھا، یعنی معلم کی شخصیت کواس کی ا اصلی جگہ میں محدود کر دینا، تا کہ شخصیت پرتی کا ہمیشہ کے لئے سد باب ہوجائے۔اس بارے میں قرآن نے جس طرح صاف اور قطعی لفظوں میں جا بجا پیٹیبراسلام کی بشریت اور بندگی پرزور دیا ہے چتاج بیان نہیں۔ہم یہاں صرف ایک بات کی طرف توجہ دلائیں گے۔اسلام نے اپنی تعلیم کا بنیا دی کلمہ جوقر اردیا ہے، وہ سب کومعلوم ہے۔

اَشْهَالُونُ لَا إِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَاَشْهَالُ أَنَّ مُحَمَّلًا عَبُلُا وَرَسُولُهُ لين "مين اقرار كرتا بول كه خدا كيسوا كوئي معبود نبين اوراقر اركرتا بول كه ثهر (الله) خداك بند اوراس كرسول بين "-

اس اقرار میں جس طرح خدا کی تو حید کا اعتراف کیا گیا ہے، ٹھیک اس طرح پیغیراسلام کی بندگی اور درجہ رسالت کا بھی اعتراف ہے غور کرنا جائے کہ ایسا کیوں کیا گیا؟ صرف اس لئے كه پنجمبراسلام كى بندگى اور درجه رسالت كاعتقاداسلام كى اصل واساس بن جائے اوراس كاكوئى موقع ہی باقی ندر ہے کہ عبدیت کی جگہ معبودیت کا اور رسالت کی جگہ او تار کا تخیل بیدا ہو۔ ظاہر ہے کہ اس سے زیادہ اس معاملہ کا تحفظ کیا کیا جاسکتا تھا؟ کوئی شخص دائرہ اسلام میں داخل ہی نہیں ہوسکتا جب تک کہ وہ خدا کی تو حید کی طرح پیغیبراسلام کی بندگی کا بھی اقرار نہ کر لے۔ یمی دجہ ہے کہ ہم دیکھتے ہیں پنجمبراسلام ﷺ کی وفات کے بعدمسلمانوں میں بہت سے اختلاف بیدا ہوئے لیکن ان کی شخصیت کے بارے میں مجھی کوئی سوال پیدانہیں ہوا۔ ابھی ان کی و فات پر چند گھنے بھی نہیں گز رے تھے کہ حضرت ابو بکڑنے برسرمنبراعلان کردیا تھا: مَنْ كَانَ مِنْكُمْ يَعْبُلُ مُحَمِّدًا فَإِنَّ مُحَمَّدًا قَلْمَاتَ وَمَنُ كَانَ مِنْكُمُ يَعْبُلُ اللَّهَ فَإِنَّ اللَّهَ حَيٌّ لاَّ يَمُونُ ٢٠٠٠ (جاري) جوكوئى تم ميں موظا كى برستش كرتا تھا ،سوا ہے معلوم ہونا جائے كہ محمد (ظاللہ) نے وفات یائی ،اور جوکوئی تم میں سے اللہ کی پرستش کرتا تھا تو اسے معلوم ہونا جا ہے کہ اللّٰد کی ذات ہمیشہ زندہ ہے،اس کے لئے موت نہیں۔

۴ عوام اورخواص دونوں کے لئے ایک تصور

رابعاً بقر آن سے پہلےعلوم فِنون کی طرح مذہبی عقا کد میں بھی خاص وعام کا امتیاز طمح ظار کھا

جاتا تھااور خیال کیاجاتا تھا کہ خدا کا ایک تصورتو حقیق ہے اور خواص کیلئے ہے، ایک تصور مجازی کے اور خواص کیلئے ہے، ایک تصور مجازی کے اور خوام کیلئے ہے۔ چنانچے ہندوستان میں خداشناسی کے تین در جے قرار دیئے گئے۔
عوام کے لئے دیوتاؤں کی پرستش ،خواص کیلئے براہ راست خداکی پرستش ، اخص الخواص کیلئے وحدۃ الوجود کا مشاہدہ۔ یہی حال فلاسفہ یونان کا تھاوہ خیال کرتے تھے کہ ایک غیر مرئی اور غیر مجسم خداکا تصور صرف اہل علم وحکمت ہی کرسکتے ہیں۔ عوام کے لئے اسی میں امن ہے کہ دیوتاؤں کی پرستاری میں مشغول رہیں۔

لیکن قرآن نے حقیقت و بجازیا خاص و عام کا کوئی امتیاز باقی ندر کھا۔ اس نے سب کوخدا پرسی کی ایک ہی راہ دکھائی اور سب کیلئے صفات اللی کا ایک ہی تضور پیش کر دیا۔ وہ حکماء وعرفاء سے لے کر جہال وعوام تک سب کوحقیقت کا ایک ہی جلوہ دکھا تا ہے اور سب پراعتقاد وایمان کا ایک ہی دروازہ کھولتا ہے۔ اس کا تضور جس طرح ایک حکیم و عارف کیلئے سر مایے تھر ہے، اسی طرح ایک چروا ہے اور دہقان کے لئے سر مایت کین ۔

اس سلسلے میں معاطے کا ایک اور پہلوبھی قابل غور ہے۔ ہندوستان میں خواص اور عوام کے خدا پرستانہ تصوروں میں جو فرق مراتب ملحوظ رکھا گیا ، وہ معاطے کواس رنگ میں بھی نمایاں کرتا ہے کہ یہاں کا فد بہی نقط خیال ابتداء سے فکر عمل کی رواداری پر بغی رہا ہے ، یعنی کسی دائر ، فکر کوبھی اتنا شک اور بے لچک نہیں رکھا گیا کہ کسی دوسرے دائر ہے کی اس میں گنجائش بی نہ نکل سکے۔ یہاں خواص تو حید کی راہیں بھی کھی چھوڑ دی گئیں۔ گویا برعقید ہے کو جگہ کی پرستش اور مور تیوں کی معبودیت کی راہیں بھی کھی چھوڑ دی گئیں۔ گویا برعقید ہے کو جگہ دی گئی ، برعمل کیلئے گنجائش نکالی گئی اور برطور طریقے کو آزادانہ نشو ونما کا موقع مل گیا۔ نہ ببی اختلاف جودوسری قوموں میں باہمی جنگ وجدال کا ذریعہ رہا ہے ، یہاں آپس کے جھوتوں کا ذریعہ بنا اور بمیشہ متعارض اصول باہم دگر نکر انے کی جگہ ایک دوسرے کیلئے جگہیں نکا لئے رہے۔ تخالف کی حالت میں تطابق ، گویا یہاں کے ذبئی مزاج کی عام خصوصیت تھی۔ ایک ویدائی جانتا ہے کہ اصل حقیقت اشراک اور بت پرستی مزاج کی عام خصوصیت تھی۔ ایک ویدائی جانتا ہے کہ اصل حقیقت اشراک اور بت پرستی

کے عقائد سے بالاتر ہے، تاہم میرجاننے پر بھی وہ بت پرتی کامنکر ومخالف نہیں ہوجا تا، کیونکہ وہ سمجھتا ہے کہ پسماندگان راہ کیلئے میربھی ایک ابتدائی منزل ہوئی اور رہ روکوئی راہ اختیار کرے، مگرمقصوداصلی ہرحال میںسب کاایک ہی ہے۔

خواه از طریق میکده خواه از ره حرم از هر جهت که شاد شوی فتح باب گیر

چٹانچہ چندسال ہوئے پروفیسری-ای-ام-جوڈ (Joad)نے ہندوستان کے تاریخی خصائص پرنظر ڈالتے ہوئے اس خصوصیت کوسب سے زیادہ نمایاں جگہ دی تھی اوراس سے پہلے دوسرے اہل قلم بھی اس پہلو پرزوردے چکے ہیں۔

ہمیں جاہئے معاملے کے اس پہلو پر بھی ایک نظر ڈال لیں۔ ہندورواداری بلاشیہ فکر عمل کی اس روادارانہ سوچ کا جو ہندوستان کی تاریخ میں برابر انجرتی رہی ہے، ہمیں اعتراف کرنا جاہئے ،لیکن معاملہ صرف اتنے ہی پرختم نہیں ہوجا تا۔زندگی کے تقالُق کے تقاضوں کا بہاں کچھ عجیب حال ہے۔ یہاں ہم کسی ایک گوشے ہی کے ہو کرنہیں رہ جا سکتے ۔ دوسر ہے گوشوں کی بھی خبر رکھنی بڑتی ہے اور فکر وعمل کی ہر راہ اتنی دور تک چلی گئی ہے کہیں نہیں جا کر حد بندی کی کلیریں کھینچنی پڑتی ہیں۔اگراییا نہ کریں توعلم واخلاق کے تمام احکام متزلزل ہوجائیں۔اوراخلاقی اقدار کی کوئی مستقل حیثیت باقی ندر ہے۔رواداری یقیناً ایک خوبی کی بات ہے، لیکن ساتھ ہی عقیدے کی مضبوطی ،رائے کی پختگی اور فکر کی استقامت کی خوبیوں سے بھی انکارنہیں کیا جاسکتا ۔ پس یہاں کوئی نہ کوئی حد بندی کاخط ضرور ہونا جائے۔جوان تمام خوبیوں کواپنی اپنی جگہ قائم رکھے۔اخلاق کے تمام احکام انہیں حد بندیوں کے خطوط سے بنتے اور ابھرتے ہیں۔ جو نہی یہ ملنے لگتے ہیں، اخلاق کی یوری د بوار ہل جاتی ہے۔عفو و درگز ر بردی ہی حسن وخو بی کی بات ہے،کیکن یہی عفو و درگز رجب ا بنی حد بندی کے خط ہے آ گے بڑھ جاتا ہے تو عفوو درگز زنہیں رہتا،اسے بز دلی اور بے ہمتی کے نام سے پکارنے لگتے ہیں۔شجاعت انسانی سیرت کاسب سے بڑاوصف ہے کیکن یہی

(وصف جب اپنی حدے گزر جائے گا تو نہ صرف اس کا تھم ہی بدل جائے گا ، بلکہ صورت بھی گ بدل جائے گی ۔اب اسے دیکھئے تو وہ شجاعت نہیں ہے، قبر وغضب اورظلم وتشد دہو گیا ہے۔ دوحالتیں ہیں اور دونوں کا حکم ایک نہیں ہوسکتا۔ ایک حالت یہ ہے کہ کسی خاص اعتقاد اور مل کی روشنی ہمارے سامنے آگئی ہے اور ہم ایک خاص نتیج تک پینچ گئے ہیں۔اب اس کی نسبت ہمارا طرزعمل کیا ہونا جاہئے؟ ہم اس پرمضبوطی کے ساتھ جےر ہیں یامتزازل رہیں؟ دوسری حالت یہ ہے کہ جس طرح ہم کسی خاص بنتیجے تک پہنچے ہیں، اسی طرح ایک ووسراتخص بھی دوسرے نتیج تک پہنچ گیا ہے،اور یہال فکر عمل کی ایک ہی راہ سب کے آ گے نہیں کھلتی ۔اب جارا طرز عمل اس مخص کی نسبت کیا ہونا جا ہے؟ جاری طرح اسے بھی این راہ چلنے کاحق ہے یانہیں؟رواداری کاصحیم محل دوسری حالت ہے، پہلی نہیں ہے۔اگر پہلی حالت میں وہ آئے گی توبیر وا داری نہ ہوگی ،اعتقاد کی کمز وری اور یقین کا فقد ان ہوگا۔ ر دا داری پہ ہے کہ اپنے حق اعتقاد وعمل کے ساتھ دوسرے کے حق اعتقاد وعمل کا بھی اعتراف سیجئے ۔اوراگر دوسر ہے کی راہ آپ کوصر یکی غلط دکھائی دے رہی ہے، جب بھی اس کاس حق سے انکار نہ میجے کہ وہ اپنی غلط راہ پر بھی چل سکتا ہے، کین اگر رواداری کے حدود یہاں تک بڑھادیئے گئے کہ وہ آپ کے عقیدوں میں بھی مداخلت کرسکتی ہے اور آپ کے فیصلوں کوبھی نرم کر دیے عمتی ہے تو پھر زیر دوا داری نہ ہوئی ۔استقامت فکر کی نفی ہوگئی ۔ مفاہمت زندگی کی ایک بنیادی ضرورت ہے اور ہماری زندگی ہی سرتاسر مفاہمت ہے، کین مرراه کی طرح یہاں بھی صد بندی کی کوئی کیسر مینچنی بڑے گی ،اورجس صد بربھی جا کر کیسر تھنچی گئی ، معاً عقیدہ پیدا ہو گیا۔اب جب تک عقیدے کی تبدیلی کی کوئی روشنی سامنے ہیں آتی،آپ مجبور ہیں کداس پر جھے رہیں اور اس میں کانٹ چھانٹ نہ کریں۔آپ دوسروں کے عقائد کا احر ام ضرور کریں گے ہیکن اپ عقیدے کو بھی کمزوری کے حوالے نہیں ہونے دیں گے۔ کتنی ہی مصبتیں ہیں جواعتقاداورعمل کے تمام گوشوں میں اسی دروازے ہے آئیں کہ ان دومختلف حالتوں کا امتیازی خط اپنی جگہ ہے ہل گیا۔اگراع قناد کی مضبوطی آئی تو اتنی دور

کی چلی گئی کہ رواداری کے تمام تقاضے بھلادیے گئے اور دوسروں کے اعتقادو عمل میں جبراً کہ اضافت کی جانے گئی۔ اگر رواداری آئی تو اس بے اعتدالی کے ساتھ آئی کہ استقامت فکر ورائے کیلئے کوئی جگہ نہ رہی ، ہر عقیدہ کچک گیا ، ہر یقین بلنے لگا۔ پہلی بے اعتدالی کی مثالیس ہمیں ان نہ ہی تگ نظر یوں اور سخت گیر یوں میں ملتی ہیں جن کی خوں چکاں داستانوں سے تاریخ کے اوراق رنگین ہو چکے ہیں۔ دوسری ہے اعتدالی کے نتائج کی مثال ہمیں ہندوستان کی تاریخ مہیا کر دیتی ہے۔ یہاں فکر وعقید ہے کی کوئی بلندی بھی وہم و جہالت کی گراوٹ کی تاریخ مہیا کر دیتی ہے۔ یہاں فکر وعقید ہے کی کوئی بلندی بھی وہم و جہالت کی گراوٹ رہا۔ ان مجھوتوں کا سلسلہ جاری کر ہا۔ ان مجھوتوں کا سلسلہ جاری کر ہا۔ ان مجھوتوں کا سلسلہ جاری کر ہا۔ ان مجھوتوں نے ہندوستانی د ماغ کی شکل وصورت بگاڑ دی۔ اس کی فکری ترقیوں کا تمام حسن اصنا می عقیدوں اور وہم پرستیوں کے گردو غبار میں چھپ گیا۔

زمانہ حال کے مورخون نے اس صورت حال کا اعتراف کیا ہے۔ ہمارے زمانے کا ایک قابل ہندومصنف اس عہد کی فکری حالت پرنظر ڈالتے ہوئے جب آریا کی تصورات ہندوستان کے مقامی نداہب سے مخلوط ہونے گئے تھے، تبلیم کرتا ہے کہ' ہندو فہ ہب کی مخلوط نوعیت کی توضیح ہمیں اس صورت حال میں بل جاتی ہے۔ صحرانور دقبائل کے وحشیانہ تو ہمات سے لے کراو نچے سے او نچے درج کے تہدرس غور دخوض تک ہر در جاور ہر دائر ہ فکر کے خیالات یہاں باہم دگر ملتے اور مخلوط ہوتے رہے۔ آریا کی ند ہب اول روز سے کشادہ دل، خود رو اور روادار تھا۔ وہ جب بھی کسی نے موثر سے دو چار ہواتو خود سمتا گیا اور جگہبیں نکا تا ربا۔ اس کی اس مزاجی حالت میں ہم ایک سچے انکسار طبع اور ہمدر دانہ مفاہمت کا شاکستہ ربا۔ اس کی اس مزاجی حالت میں ہم ایک سچے انکسار طبع اور ہمدر دانہ مفاہمت کا شاکستہ ربا۔ اس کی اس مزاجی حالت میں ہم ایک ہے تیار نہیں ہوا کہ نچلے درج کے ند ہوں کونظر انداز کر دے یالڑ کر ان کی ہتی مثاو ہے۔ اس کے اندرا یک ند ہی مجنون کا غرور نہیں تھا کہ صرف اس کا ند بہ سپائہ دور تی ہو تسلیم کر لینا چاہئے کہ یہ بھی ہائی کی ایک اس کے طور طریقے پرتسکین قلب مہیا کردیت ہوت تسلیم کر لینا چاہئے کہ یہ بھی ہائی کی ایک اس کے مندر بھی ہوئی یہ کوئی بیک دور بھر بی ہی موسکتا۔ وہ صرف بتدری کا اور بتفریق بی بی اس کے طور طریقے پرتسکین قلب مہیا کردیت ہوت تسلیم کر لینا چاہئے کہ یہ بھی ہائی کی ایک ایک ایک ہوں۔ کمل سپائی یرکوئی بیک دفعہ قابض نہیں ہوسکتا۔ وہ صرف بتدری کا اور برتفریق بی

۔ حاصل کی جاسکتی ہے اور یہاں ابتدائی اور عارضی درجوں کوابھی ان کی ایک جگہ دینی پ<sup>و</sup>تی ہے۔ ہندود ماغ نے رواداری اور باجمی مفاہمتوں کی بیراہ اختیار کر لی الیکن وہ بدیات بھول گیا کہ بعض حالات ایسے بھی ہوتے ہیں جب رواداری کی جگہ نارواداری ایک فضلیت کا تھم پیدا کر لیتی ہے۔اور فدہبی معاملات میں بھی گریشم (Gresham) سنا کے قانون کی طرح کاایک قانون کام کرتار ہتا ہے۔ جب آریائی اورغیر آریائی مذاہب باہم وگر ملے، ایک شائستة اور دوسراناشا ئسته ، أيك اچھى قتم كا ، دوسرانكما ، توغير شائستة اور نكھ اجزاء ميں قدر تي طور پر بیمیلان پیداہوگیا کہ ٹا اُستداورا چھے اجزاءکود با کرمعطل کردئ ۔ <sup>سمو</sup>ل ببرحال قرآن کے تصور الہی کی ایک بنیادی خصوصیت سے سے کداس نے کسی طرح کی اعقادی مفاهمت اس بارے میں جاری نہیں رکھی۔وہ اینے توحیدی اور تنزیمی تصور میں سرناسر ہے میل اور بے کچک رہا۔اس کی بیمضبوط جگہ کسی طرح بھی ہمیں روا دارا نہ طرزعمل ہےرو کتانہیں جا ہتی ،البتہ اعتقادی مفاہمتوں کے تمام دروازے بند کردیتی ہے۔ خامساً ، قرآن نے تصور الہی کی بنیا دانسان کے عالم گیروجدانی احساس پررکھی ہے، ینہیں کیا ہے کہاسے نظر وفکر کی کاوشوں کا ایک ایسامعمہ بنادیا ہو جھے کسی خاص طبقے کا ذہن ہی حل کر سکے۔انسان کاعالمگیروجدانی احساس کیا ہے؟ یہ ہے کہ کا ئنات ہستی خود بخو دپیدانہیں ہو گئی، پیدا کی گئی ہے، اوراس لئے ضروری ہے کہ ایک صافع جستی موجود ہو۔ پس قرآن بھی اس بارے میں عام طور پر جو کچھ بتلاتا ہے، وہ اتنابی ہے،اس سے زیادہ جو کچھ ہے، وہ فدہبی عقیدے کامعاملہ نہیں ہے ، انفرادی اور ذاتی تج بواحوال کامعاملہ ہے۔ اس لیے وہ اس کا بوجه جماعت کے افکار پرنہیں ڈالتا، اے اصحاب جہدوطلب کیلئے چھوڑ ویتاہے۔ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهُ لِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا لَا وَ إِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ (Y9:P9) O

اور جولوگ ہم تک پہنچنے کیلیے کوشش کریں گے تو ہم بھی ضروران پر راہ کھول دیں گے۔اوراللہ نیک کرداروں سے الگ کب ہے؟ وہ توان کے ساتھ ہے۔ وَفِي الْآرُضِ الْيَتُ لِلْمُوقِنِينَ ٥وَفِي أَنْفُسِكُمْ ۚ أَفَلَا تُبُصِرُونَ ٥ وَفِي الْأَرْضِ الْيَتُ لِلْمُوقِنِينَ ٥وَفِي أَنْفُسِكُمْ ۚ أَفَلَا تُبُصِرُونَ ٥ (٢١-٢٠:۵١)

اوران لوگوں کیلئے جو یقین رکھتے ہیں ، زمین میں کتی ہی حقیقت کی نشانیاں ہیں ، اور خودتمہارے اندر بھی ، پھر کیاتم دیکھتے نہیں ؟

سادساً، اس مقام ہے وہ فرق مراتب بھی نمایاں ہوجاتا ہے جواسلام نے بالکل ایک دوسری شکل ونوعیت میں عوام وخواص کا محوظ رکھا ہے۔ ہندومفکروں نے عوام اورخواص میں الگ الگ تصوراورعقید سے تقسیم کئے۔ اسلام نے تصوراورعقید سے کے اعتبار سے کوئی امتیاز جائز نہیں رکھا۔ وہ حقیقت کا ایک ہی عقیدہ ہرانسانی دل ود ماغ کے آگے پیش کرتا ہے۔ لیکن بین طاہر ہے کہ طلب وجہد کے کا ظ سے سب کے مراتب یکساں نہیں ہو سکتے اور یہاں ایک بین درجے کی پیاس لے کر ہر طالب حقیقت نہیں آتا۔ عامتہ الناس بہ حیثیت جماعت کے ابنا ایک خاص مزاج اور اپنی خاص احتیاج رکھتے ہیں۔ خاص افراد بہ حیثیت فرد کے اپنی طلب واستعداد کا الگ الگ درجہ ومقام رکھتے ہیں پس اس نے جس امتیاز سے پہلی صورت میں انکار نہیں کیا اور مختلف مدارج طلب کیلئے میں انکار نہیں کیا اور مختلف مدارج طلب کیلئے عرفان ویقین کی مختلف را ہیں کھلی چھوڑ دیں۔

صیح بخاری اور مسلم کی ایک متفق علیه روایت میں جوصدیث جبریل کے نام سے مشہورہ،
نہایت جامع و مانع لفظوں میں میفرق مراتب واضح کردیا گیا ہے۔ بیصدیث تین مرتبول کاذکر
کرتی ہے۔ اسلام، ایمان اور احسان ۔ اسلام میہ کہ اسلامی عقیدے کا افرار کرنا اور مل کے
چاروں رکن ، یعنی نماز ، روزہ ، حج اورز کو ہ انجام وینا۔ ایمان میہ ہے کہ افرار کے مرتبہ سے
واروں رکن ، یعنی نماز ، روزہ ، حج اورز کو ہ انجام وینا۔ ایمان میہ ہے کہ افرار کے مرتبہ سے
ان تعبد الله کانك تراکا، فان لھ تكن تراہ فانه یواك (صحیحن)
تو اللہ كان تعبد الله كانك تراکا، فان لھ تكن تراہ فانه یواك (صحیحن)
تو اللہ كاس طرح عبادت كرے كويا اسے اپنے سامنے د كيور ہا ہے، اوراگر تو اسے
نہيں د كيور ہاتو وہ تجھے د كيور ہاہے۔

پی گویاعرفان حقیقت کے لحاظ سے بہاں تین مرتے ہوئے۔ پہلا مرتبه اسلامی دائرے کے اعتقاد وعمل کا ہے، میاسلام ہے، یعنی جس نے اسلامی عقیدے کا اقرار کر لیا اور اس کے اعمال کی زندگی اختیار کر لی،وہ اس دائرے میں آگیا نمیکن دائرے میں داخل ہوجانے ہے رپ لازمنہیں آ جا تا کہ علم دیقین کے جومقامات ہیں، وہ بھی ہر وارد وداخل کو حاصل ہو گئے \_ پس اب دوسرا مرتبه نمایال مواجهایمان سے تعبیر کیا ہے۔ اسلام ظاہر کا اقرار عمل تھا، ایمان دل ودماغ كالقين واذعان ب- بيم رتبه جس نے حاصل كرايا وه عوام يونكل كرخواص ك زمرے میں داخل ہو گیا۔ کیکن معاملہ اتنے ہی برختم نہیں ہوجا تا بعرفان حقیقت اور عین الیقینی ایقان کاایک اورمرتبه بھی ہاقی رہ حاتا ہے،اہےاحسان سے تعبیر کیا گیا۔لیکن یہ مقام محض اعتقاد اوریقین پیدا کر لینے کانبیں ہے جوایک گروہ کو بحثیت گروہ کے ماصل ہو جاسکتا ہے۔ پیذاتی تجربے کامقام ہے، جو یہاں تک بہنچتاہے وہ اپنے ذاتی تجربے وکشف ہے بہ درجہ حاصل کر لیتا ہے۔تعلیمی اوراحکامی عقائد کواس میں دخل نہیں ، بحث ونظر کی اس میں گنجائش نہیں ۔ بیخود كرنے اور يائے كامعاملہ ہے، تلانے اور تمجمانے كامعاملہ بيں۔جويبال تك يہنج گيا، وہ اگر كچھ بتلائے گا بھى تو يہى بتلائے گا كەمىر ئ طرح بن جاؤ ، پھر جو يچھ د كھائى ديتاہے دىكيولو۔ رسید کی که عاشقی جیست نفتم که چومن شوی بدانی اسلام نے اس طرح طلب وجہد کی ہر پیاس کیلئے درجہ بدرجہ سیرانی کا سامان کر دیا۔عوام کیلئے پہلامرتبہ کافی ہے،خواص کیلئے دوسرامرتبه ضروری ہے اور اخص الخواص کی ۔ پیاس بغیر تیسرے جام کےتسکین یانے والی نہیں۔اس کےتصور الٰہی اورعقیدے کا میخانہ ایک ہے،لیکن جام الگ الگ ہوئے۔ ہرطالب کے حصے میں اس کے ظرف کے مطابق ایک جام آجاتا ہے اور اس کی سرشاری کی کیفیتیں مہیا کرویتا ہے۔ وللد درمن قال:

ساقی به همه باده زیک خم دهد اما در مجلس او مستی هر سس ز شرانی ست

یباں پیہامربھی واضح کر دینا ہے کی نہ ہوگا کہ قر آن کی متعد دتصریحات ہیں جنہیں اگر وحدة الوجودي تصور كي طرف لے جايا جائے تو بلا تكلف دورتك جاسكتی ہيں۔مثلًا هُوَ الْأَوَّلُ وَالْاَخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ" (٣:٥٧) اور "آيْنَمَا تُوَلُّواْفَتَمَّ وَجْهُ اللَّهِ" (١١٥:٢) اور "وَنَحْنُ آقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيْدِ" (١٢:٥٠) اور "كُلَّ يَوْمِر هُوَ فِي شَأْن" (٢٩:٥٥) يا تمام اس طرح تصريحات جن ميس تمام موجودات کا بالاخر الله کی طرف لوشابیان کیا گیا ہے۔ تو حید وجودی کے قائل ان تمام آیات ے مئلہ وحدۃ الوجود پراستدلال کرتے ہیں۔اورشاہ ولی اللہ نے تو یہاں تک لکھودیا ہے کہ ''اگر میں مسکہ وحدۃ الوجودکو ثابت کرنا جا ہوں تو قر آن وحدیث کے تمام نصوص وطوا ہر ہے اں کا اثبات کرسکتا ہوں' کیکن صاف بات جواس بارے میں معلوم ہوتی ہے، وہ یہی ہے کہان تمام تصریحات کوان کے قریبی محاصل سے دورنہیں لے جانا جا ہے اوران معانی سے آ کے نہیں بڑھنا جاہتے جوصد راول کے مخاطبوں نے سمجھے تھے۔ باقی رہاحقیقت کے کشف وعرفان کاوہ مقام جوعرفاءطریق کوپیش آتا ہے تو وہ کسی طرح بھی قرآن کے تصورالٰہی کے عقیدے کےخلاف نہیں۔اس کا تصور ایک جامع تصور ہے اور ہرتو حیدی تصور کی اس میں گنجائش موجود ہے۔ جوافراد خاصہ مقام احسان تک رسائی حاصل کرتے ہیں ، وہ حقیقت کو اس کی پس پر ده جلوه طرازیوں میں بھی دیکھ لیتے ہیں اورعرفان کاوہ منتہی مرتبہ جوفکر انسانی کے دسترس میں ہے، انہیں حاصل ہوجا تا ہے۔۔ومن لم یذق لم بدر: تونظرباز نهٔ ورنه تغافل مله است تو زبان فهم نهٔ ورنه خموشی سخن است سابعاً جس ترتیب کے ساتھ سورہ فاتحہ میں بیہ نینوں صفتیں بیان کی گئی ہیں، دراصل فکر انسانی کی طلب ومعرفت کی قدرتی منزلیں ہیں اور اگرغور کیا جائے تو اسی ترتیب سے پیش ہتی ہیں۔ سب سے پہلے ربوبیت کا ذکر کیا گیا۔ کیونکہ کا نئات ہستی میں سب سے زیادہ ظا ہر نموداس صفت کی ہے اور ہر وجود کوسب سے زیاد واس کی احتیاج ہے۔ ربوبیت کے

#### -أم الكتاب

بعدرصت کا ذکر کیا گیا، کیونکہ اس کی حقیقت بہ مقابلے ربوبیت کے مطابعے وتفکر کی جاج تھی اور ربوبیت کے مطابعے وتفکر کی جاج تھی اور ربوبیت کے مطابعات سے جب نظر آ گے برطق ہے، تب رحمت کا جلوہ نمودار ہوتا ہے۔ پھر رحمت کے بعد عدالت کی صفت جلوہ افروز ہوئی، کیونکہ بیسفر کی آخری منزل ہے۔ رحمت کے مشاہدات کی منزل سے جب قدم آ گے بڑھتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے یہاں عدالت کی ممود بھی ہر جگہ موجود ہے اور اس لئے موجود ہے کہ ربوبیت اور رحمت کا مقتصیٰ یہی ہے۔

# إهْدِنَاالصِّرَاطَ الْهُسْتَقِيْمَ

#### بدایت

''ہدایت'' کے معنی رہنمائی کرنے ،راہ دکھانے ،راہ پر لگادیے کے ہیں۔اجمالا اس کا ذکر او پر گزر چکا ہے۔ یہاں ہم چاہتے ہیں ہدایت کے مختلف مراتب واقسام پرنظر ڈالیں جن کا قرآن حکیم نے ذکر کیا ہے اور جن میں سے ایک خاص مرتبہ وحی ونبوت کی ہدایت کا ہے۔

تكوين وجود كےمراتب اربعه

تم ابھی پڑھ چکے ہو کہ خداکی ربوبیت نے جس طرح مخلوقات کوان کے مناسب حال جسم وقوئی دیے ہیں، اسی طرح ان کی ہدایت کا فطری سامان بھی مہیا کردیا ہے۔ فطرت کی ہدایت کا فطری سامان بھی مہیا کردیا ہے۔ فطرت کی ہدایت ہی ہدایت ہے جو ہروجود کوزندگی ومعیشت کی راہ پرلگاتی اور ضروریات زندگی کی جستو میں رہنما ہوتی ہے۔ اگر فطرت کی ہدایت موجود نہ ہوتی تو ممکن نہ تھا کہ کوئی مخلوق بھی زندگی وبقا کا سامان بہم پہنچا سے ہے۔ وہ کہتا ہے جم کا سامان بہم پہنچا سے جا بجا اس حقیقت پر توجہ ولائی ہے۔ وہ کہتا ہے جم وجود کے بنے اور درجہ بحیل تک بینچنے کے مختلف مراتب ہیں اور ان میں آخری مرتبہ ہدایت کا مرتبہ ہے۔ سورہ اعلیٰ میں بالتر تیب چارمرتبول کا ذکر کیا ہے۔

ِ الَّالِي خَلَقَ فَسَوٰى0وَالَّانِي ثَقَلَّارَ فَهَالَى0 (٣،٢:٨٤)

وہ پروردگارجس نے ہر چیز پیدا کی ، پھراہے درست کیا ، پھرائیک انداز ہ ٹھہرادیا ، پھر اس برراہ (عمل ) کھول دی۔

یعن تکوین وجود کے چارمر ہے ہوئے مخلیق ہسویہ،تقدیر، ہدایت۔

و الخلیق " معنی پیدا کرنے کے ہیں۔ یہ بات کہ کا تنات ضلقت اور اس کے ہروجود کا

موادعدم سے وجود میں آگیا تخلیق ہے۔

و ہی مجھ پرراہ مل بھی کھول دے۔

ہدایت کے ابتدائی تین مرتبے

پھر ہدایت کے بھی مختلف مراتب ہیں جوہم حیوانات میں محسوں کرتے ہیں:

سب سے پہلا مرتبہ وجدان کی ہدایت کا ہے۔ وجدان طبیعت حیوانی کا فطری اور اندرونی الہام ہے۔ہم دیکھتے ہیں کہایک بچہ پیدا ہوتے ہی غذاکے لئے رونے لگتا ہے اور پھر بغیراس کے کہ خارج کی کوئی رہنمائی اسے ملی ہو، ماں کی چھاتی منہ میں لیتے ہی اسے چوستااورا پی غذا حاصل کر لیتا ہے۔

وَجِدان کے بعد حواس کی ہدایت کا مرتبہ ہے اور وہ اس سے بلند تر ہے یہ ہمیں دیکھنے ، سننے ، چکھنے ، چھونے اور سونگھنے کی قو تیں بخشیٰ ہے اور انہیں کے ذریعے ہم خارج کاعلم حاصل کرتے ہیں۔

ہدایت فطرت کے بیدونوں مرتبے انسان اور حیوان سب کیلئے ہیں، لیکن جہاں تک انسان کا تعلق ہے، ہم ویکھتے ہیں کہ ایک تیسرا مرتبہ ہدایت بھی موجود ہے اور وہ عقل کی ہدایت ہے۔ فطرت کی یہی ہدایت ہے جس نے انسان کے آگے غیر محدود ترقیات کا مدان کی ایمان کے آگے غیر محدود ترقیات کا دروازہ کھول دیا ہے اور اسے کا نئات ارضی کی تمام مخلوقات کا حاصل و خلاصہ بنادیا ہے۔ وجدان کی ہدایت اس میں سعی وطلب کا ولولہ پیدا کرتی ہے، حوال اس کے لئے معلومات بہم پہنچاتے ہیں اور عقل نتائج واحکام مرتب کرتی ہے۔ حیوانات کو اس آخری مرتب کی ضرورت نہ تھی ،اس لئے ان کا قدم وجدان اور حواس سے آگے نہیں بڑھا، لیکن انسان میں بیتین مرتب جمع ہوگئے۔

جو ہرعقل کیا ہے؟ دراصل ای قوت کی ایک ترقی یا فتہ حالت ہے جس نے حیوانات میں وجدان اور حوان کی ایک ترقی یا فتہ حالت ہے۔ وجدان اور حواس کی روشنی پیدا کر دی ہے۔ جس طرح انسان کا جسم اجسام ارضی کی سب سے اعلیٰ کڑی ہے، اس طرح اس کی معنوی قوت و سے کا ورجوانی کا دہ جو ہرادراک جونبا تات میں مخفی اور حیوانات کے وجدان ومشاعر میں نمایاں تھا،

وَاذْقَالَ إِبْرَاهِيْمُ لِآلِيْهِ وَقُوْمِهِ إِنَّنِي بَرَآهٌ مِنَا تَعْبُلُونَ٥ إِلَّااَلَٰذِي فَطَرَنِي فَائَهُ سَيَهُٰدِيْنِ٥(٢٢:٣٣)

اور جب ابراہیم نے اپنے باپ اور قوم نے کہا تھا:تم جن (دیوتاؤں) کی پرستش کرتے ہو، جھے ان سے کوئی سروکارنہیں۔میراا گررشتہ ہے تو اس ذات سے جس نے بچھے پیدا کیا ہے اور وہی میری رہنمائی کرے گی۔

الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهُدِينِ

یعنی جس خالق نے مجھے جسم ووجود عطا فرمایا ہے، ضروری ہے کہ اس نے میری بدایت کا بھی سامان کردیا ہو۔

سورہ شعراء میں یہی بات زیادہ وضاحت کے ساتھ بیان کی گئی ہے:

اَلَّذِي ُ خَلَقَنِي فَهُوَ يَهُدِيْنِ ٥وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَ الَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَ يَسُقِينِ٥ (٨٠.٢٧) يَسُقِينِ٥ (٨٠.٢٨)

جس پروردگارنے مجھے پیدا کیاہے، وہی میری ہدایت کرے گا،اور پھروہی ہے جو

مجھے کھلاتا اور پلاتا ہے اور جب بیار ہوجاتا ہوں توشفا بخشا ہے۔

یعنی جس پروردگاری پروردگاری نے میری تمام ضرور پات زندگی کا سامان کردیا ہے، جو مجھے بھوک کیلئے غذا، پیاس کیلئے پانی اور بیاری میں شفاعطا فرما تا ہے، کیونکرممکن ہے کہ اس نے مجھے پیدا تو کر دیا ہو، لیکن میری ہدایت کا سامان نہ کیا ہو؟ اگر اس نے مجھے پیدا کیا ہے تو بقیناوہی ہے جوطلب وسعی میں میری رہنمائی بھی کرے۔

سور ه صَفَّت میں بہی مطلب ان لفظوں میں ادا کیا گیا ہے:

وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّي سَيَهُدِيْنِ ٥ (٩٩:٣٧)

اور (ابراہیم نے) کہا: میں (ہرطرف سے کٹ کر) اپنے پروردگار کارخ کرتا ہول، وہ میری بدایت کرےگا۔

''ربی'' کے لفظ پرغور کرو! وہ میرا''رب' ہے اور جب وہ''رب' ہے تو ضروری ہے کہ

227

`` ''تسویی'' کے معنی میہ ہیں کہ ایک چیز کو جس طرح ہونا چاہئے ،ٹھیک ٹھیک ای طرح درست اورآ راستہ کردینا۔

''تقنری'' کے معنی انداز ہ ظہرادینے کے ہیں اوراس کی تشریح او پر گزیچی ہے۔

''ہدایت'' سے مقصود سے کہ ہروجود پراس کی زندگی ومعیشت کی راہ کھول دی جائے اوراس کی تشریح بھی ربو ہیت کے مبحث میں گزرچکی ہے۔

مثلاً مخلوقات میں ایک خاص قتم برندی ہے:

ا۔ یہ بات کدان کا مادہ خلقت ظہور میں آگیا تخلیق ہے۔

۲۔ بیہ بات کہان کے تمام ظاہری و باطنی قوئ اس طرح بنادیئے گئے کہ ٹھیک ٹھیک قوام واعتدال کی حالت پیدا ہوگئی ہتسو ہے۔

سا۔ یہ بات کدان کے ظاہری وباطنی قوئی کے اعمال کیلئے ایک خاص طرح کا اندازہ تشہرا دیا گیا ہے جس سے وہ باہزئیں جاسکتے ، تقدیر ہے،مثلاً یہ کہ ہوامیں اڑیں گے،مچھلیوں کی طرح پانی میں تیریں گئیس۔

سم سید بات کدان کے اندر وجدان وحواس کی روشی پیدا ہوگئی جوانہیں زندگی وبقا کی روشی پیدا ہوگئی جوانہیں زندگی وبقا کی رامیں دکھاتی اورسامان حیات کے طلب وحصول میں رہنمائی کرتی ہے، ہدایت ہے۔ قرآن کہتا ہے: خداکی ربوبیت کا مقتصیٰ یہی تھا کہ جس طرح اس نے ہر وجود کواس کا

نامہ متی عطافر مایا اور اس کے ظاہری و باطنی قوئی درست کردیئے اور اس کے اعمال کیلئے ایک مناسب حال انداز ، تشہرادیا ، اسی طرح اس کی ہدایت کا بھی سروسامان کردیا۔

، حَبُ مَن مَن اللَّهِ مِن الرَّدُيّ ، مَن مَر مَن اللَّهُ مِن مَن مِن اللَّهِ مِن مَن مِن مِن اللَّهُ مُن مَ قَالَ رَبُّنَا الَّذِي ٓ أَعْظِى كُلَّ شَهِي مِخَلُقَهُ ثُمَّهُ هَاى ٥ (١٠:٥٠)

(مویٰ نے) کہا:ہمارا پرودگاروہ ہے جس نے ہر چیز کواس کی بناوٹ دی پھراس معمل کی ا

پرراه عمل کھول دی۔ میں وجہ میں مستال کے تعریب میں انتقار

قرآن نے حضرت ابراہیم اوران کی قوم کا جو مکالمہ جابجانقل کیا ہے،اس میں حضرت ابراہیم اپنے عقیدے کا علان کرتے ہوئے کہتے ہیں: انسان کے مرتبے میں پہنچ کر درجہ کمال تک پہنچ گیا اور جو ہرعقل کے نام سے پکارا گیا۔ ہر مرتبہ کہ ایت ایک خاص حد سے آگے رہنمائی نہیں کرسکتا

ہر سر سبہ ہدایت ایک فاصد سے استوال میں سے ہر مرتبدا پی قوت پھر ہم دیکھتے ہیں کہ ہدایت فطرت کے ان متنوں مرتبوں میں سے ہر مرتبدا پی قوت وعمل کا ایک خاص دائر ہ رکھتا ہے،اس سے آ گئیبیں بڑھ سکتا۔اوراگراس مرتبے سے ایک دوسرا بلند تر مرتبہ موجود نہ ہوتا تو ہماری معنوی قوتیں اس حد تک ترتی نہ کرسکتیں جس حد تک فطرت کی رہنمائی سے ترتی کر رہی ہیں۔

وجدان کی ہدایت ہم میں طلب وسعی کا جوش پیدا کرتی ہے اور مطلوبات زندگی کی راہ پر لگاتی ہے۔

ہاکین ہمارے وجود ہے باہر جو پچھ موجود ہے اس کا ادراک حاصل نہیں کر سکتی ۔ بیکا مرتبہ حواس کی ہدایت کا ہے۔ وجدان کی رہنمائی جب در ماندہ ہو جاتی ہے تو حواس کی دست گیری مالیاں ہوتی ہے، آنکھ دیکھتی ہے، کان سنتا ہے، زبان چھتی ہے، ہاتھ چھوتا ہے، ناک سوگھتی ہے، اوراس طرح ہم اپنے وجود ہے باہر کی تمام محسوس اشیا کا اوراک حاصل کر لیتے ہیں۔

ہر در سکتی ۔ آنکھ دیکھتی ہے، گر صرف اس حد تک ہی کام دے سکتی ہے، اس ہے آئے نہیں برد سکتی ۔ آنکھ دیکھتی ہے، گر صرف اس حالت میں جب کہ دیکھنے کی تمام شرطیس موجود ہوں برد سکتی ۔ آنکھ دیکھتی ہے، گر صرف اس حالت میں جب کہ دیکھنے کی تمام شرطیس موجود ہوں اگر کوئی ایک شرطیس موجود ہوں ایک جانب کی جانب کی جانب کی جو ہے ہمی است باط واستخاب ایک صرورت ہے ادر ہوا کی مہدایت صرف استان کی صرورت ہے ادر ہوا کی مہدایت کی ضرورت ہے ادر ہوا کی ہدایت کی ضرورت ہے ادر ہوا کی ہدایت کی خرواس کے ذریعے حاصل ہوتی ہیں، تر تیب دیتی ہو اوران کی ہدایت کی استنباط کرتی ہے۔ دہ ان تمام مدرکات کو جوحواس کے ذریعے حاصل ہوتی ہیں، تر تیب دیتی ہواوران ہے۔ دہ ان تمام مدرکات کو جوحواس کے ذریعے حاصل ہوتی ہیں، تر تیب دیتی ہواوران ہے۔ دہ ان تمام وگلیات کا استنباط کرتی ہے۔

ہر مرتبہ ً ہدایت اپنی تصبیح وَنگرانی میں بالاتر مرتبہ ہدایت کامحتاج ہے علاوہ بریں جس طرح وجدان کی تگرانی کے لئے حواس ومشاعر کی ضرورت تھی ، ا ن طرح حواس کی تصبیح وَنگرانی کیلیے عقل کی ضرورت ہوئی۔حواس کا ذریعیا دراک نہ صرف محدود ہی ہے، بلکہ بسااوقات غلطی وگمراہی ہے بھی محفوظ نہیں ۔ ہم دور سے ایک چیز دیکھتے ہیں اور محسوں کرتے ہیں کہ ایک سیاہ نقطے ہے زیادہ جمنہیں رکھتی ، حالانکہ د ہ ایک عظیم الثان گنبد ہوتا ہے۔ہم بیاری کی حالت میںشہرجیسی میٹھی چیز چکھتے ہیں،لیکن ہمارا حاسۂ ذوق یقین دلاتا ہے کہ مزہ کر واہے۔ ہم تالاب میں ایک لکڑی کاعکس دیکھتے ہیں ،لکڑی متقیم ہوتی ہے، کیکن عکس میں شیڑھی دکھائی ویتی ہے۔ بار ہاالیا ہوتا ہے کہ کسی عارضے کی وجہ ہے کان بجنے لگتے ہیں اور ہمیں ایسی صدائیں سائی دیتی ہیں جن کا خارج میں کوئی وجود نہیں۔اگر مرتبهٔ حوال سے ایک بلندتر مرتبہ ہدایت کا وجود نہ ہوتا تو ممکن نہ تھا کہ ہم حواس کی ان در ماند گیول میں حقیقت کا سراغ یا کیے ، لیکن ان تمام حالتوں میں عقل کی ہدایت نمودار ہوتی ہے،وہ حواس کی در ماند گیول میں ہماری رہنمائی کرتی ہے۔وہ ہمیں بتاتی ہے کہ سورج ایک منظیم الشان کرہ ہے،اگر چہ ہماری آنکھ اسے ایک سنہری تھال سے زیادہ محسوں نہیں کرتی۔ وہ ہمیں بتلاتی ہے کہ شہد کا مزہ ہر حال میں میٹھا ہے اور اگر ہمیں کڑ وامحسوں ہوا ہے تو یہ اس لئے کہ ہمارے منہ کا مزہ بگڑ گیا ہے۔ای طرح وہ ہمیں بتلاتی ہے کہ بعض اوقات خشکی بڑھ جانے سے کان بچنے لگتے ہیں اوراس حالت میں جوصدائیں سائی دیتی ہیں وہ خارج کی صدائیں نہیں ہوتیں ،خود ہمارے ہی د ماغ کی گونج ہوتی ہے۔

## مدايت فطرت كاچوتھامرتبہ

لیکن جس طرح وجدان کے بعد حواس کی ہدایت نمودار ہوئی، کیونکہ وجدان کی ہدایت ایک خاص حد ہے آ گے نہیں بڑھ سکتی تھی، اور جس طرح حواس کے بعد عقل کی ہدایت انمودار ہوئی، کیونکہ حواس کی ہدایت ایک خاص حد ہے آ گے نہیں بڑھ سکتی تھی، ٹھیک اسی طرح ہم محسوس کرتے ہیں کہ عقل کی ہدایت کے بعد بھی ہدایت کا کوئی مزید مرتبہ ہونا حاص حد ہے آ گے نہیں بڑھ سکتی اور اس کے دائر ہ مملل کی ہدایت بھی ایک خاص حد ہے آ گے نہیں بڑھ سکتی اور اس کے دائر ہ مجسی کے اور جتنی کچھ اور جتنی کچھ اور جتنی کچھ ہوں ہے کہ عدب کی کار فرمائی جیسی کچھ اور جتنی کچھ ہیں ہے محسوسات کے دائر و بیس محدود ہے، یعنی وہ صرف اسی حد تک کام دے سکتی ہے جس حد

۔ تک ہمارے حواس خمسہ معلومات بہم پہنچاتے رہتے ہیں الیکن محسوسات کی سرحدے آگے کیا ہے؟اس پردے کے پیچھے کیا ہے جس سے آگے ہماری چیٹم حواس نہیں بڑھ ستتی؟ یہال پہنچ کرعقل کی قلم در ماندہ ہوجاتی ہے،اس کی ہدایت ہمیں کوئی روشی نہیں دے سکتی۔ علاوہ بریں جہاں تک انسان کی عملی زندگی کاتعلق ہے، عقل کی ہدایت نہ تو ہر حال میں کافی ہے، نہ ہر حال میں مؤثر یفس انسانی طرح طرح کی خواہشوں اور جذبوں ہے کچھاس طرح مقہور واقع ہوا ہے کہ جب بھی عقل اور جذبات میں کش کمش ہوتی ہے تو اکثر حالتوں میں فتح جذبات ہی کیلئے ہوتی ہے۔ بسااوقات عقل ہمیں یقین دلاتی ہے کہ فلال فعل مضراور مہلک ہے۔ لیکن جذبات ہمیں ترغیب دیتے ہیں اور ہم اس کے ارتکاب سے اینے آپ کوئیس روک سکتے عقل کی بڑی سے بڑی دلیل بھی ہمیں ایسانہیں بنادے سکتی کہ غصے کی حالت میں بے قابونه ہوجائیں اور بھوک کی حالت میں مضرغذا کی طرف ہاتھ نہ بڑھائیں۔ ا جھا! اگر غدا کی ربوبیت کے لئے ضروری تھا کہ وہ ہمیں وجدان کے ساتھ حواس بھی دے، کیونکہ وجدان کی ہدایت ایک خاص حدے آ گے نہیں بڑ دھ سکتی ، اور اگر ضروری تھا کہ حواس کے ساتھ عقل بھی دے، کیونکہ حواس کی ہدایت بھی ایک خاص حدسے آ گے نہیں بڑھ عمّی تو کیا بیضروری نہ تھا کے عقل کے ساتھ کچھاور بھی دے؟ کیونکے عقل کی ہدایت بھی ایک خاص حدے آ گے نہیں بڑھ تھی اور اعمال کی در تھی وانضباط کے لئے کافی نہیں ھٹلے اگراس نے وجدان کے ساتھ حواس بھی دیئے تا کہ وجدان کی لغزشوں میں نگرانی کریں ، اوراگر حواس کے ساتھ عقل بھی دی تا کہ حواس کی غلطیوں میں قاضی و حاکم ہو۔ تو کیا ضروری نہ تھا کے عقل کے ساتھ کچھاور بھی دیتا؟ تا کے عقل کی در ماند گیوں میں رہنمااور فیصلہ کن ہوتا۔ قرآن کہتا ہے کہ ضروری تھا،اس لئے اللہ کی ربوبیت نے انسان کیلئے ایک چوتھے مرتبہ کہدایت کا بھی سامان کردیا۔ یہی مرتبهٔ ہدایت ہے جسے وہ وحی ونبوت کی ہدایت یے تعبیر کرتا ہے۔

چنانچہ ہم دیکھتے ہیں اس نے جابجاان مراتب ہدایت کا ذکر کیا ہے اور انہیں ربوبیت

الٰہی کی سب سے بردی بخشش ومرحمت قرار دیا ہے۔

إِنَّا خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنْ تُطُفَّةِ آمُشَاحٍ نَّبْتَلِيْهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيْعًا بَصِيرًا وَإِمَّا كَفُورًا٥ سَمِيعًا بَصِيرًا وَإِمَّا كَفُورًا٥ سَمِيعًا بَصِيرًا وَإِمَّا كَفُورًا٥ سَمِيعًا بَصِيرًا وَإِمَّا كَفُورًا٥ سَمِيعًا بَصِيرًا وَإِمَّا مَا مَنْ السَّبِيلُ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا٥ سَمِيعًا بَصِيرًا وَإِمَّا كَفُورًا٥ سَمِيعًا بَعْدِيمًا وَمَا كَفُورًا٥ سَمِيعًا بَعْدِيمًا وَمُعْلَقُهُ السَّبِيلُ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا٥ سَمِيعًا بَعْدِيمًا وَمُعْلَقُهُ السَّبِيلُ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا٥ سَمِيعًا بَعِيمًا بَعْدِيمًا وَعَلَى الْعَلَيْدِيمُ السَّبِيلُ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا٥ سَمِي اللَّهُ عَلَيْكُ إِلَّا مَا السَّبِيلُ إِمْ السَّامِيلُ إِمْ السَّامِيلُ إِمْ السَّامِيلُ إِمْ السَّامِيلُ إِمْ السَّامِيلُ إِمْ اللسَّامِيلُ إِمْ اللسَّامِيلُ إِمْ السَّامِيلُ إِمْ السَّامُ السَّبِيلُ إِمْ السَّامُ اللَّامِيلُ إِمْ اللَّهُ السَّامِيلُ إِمْ السَّامِيلُ إِمْ اللْمَامِلُ السَّامِيلُ إِمْ اللْمَامِيلُ إِمْ اللْمَامِيلُ إِمْ اللْمَامِيلُ إِمْ الْمَامِلُ السَّامِيلُ إِمْ الْمُعَالِقُولُ اللْمَامِلُ الْمَامِلُولُ اللْمَامِلُ الْمُعَلِيلُ إِمْ الْمَامِلُ الْمَامِلُ السَّامِ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ اللْمَامِلُ الْمَامِلُ اللْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِ الْمَامِلُ الْمَامِلُ السَّامِ اللْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمُعْلِقُ الْمَامِلُولُ الْمَامِلُ الْمُعْلِقُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمَامِلُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُلْمُ الْمُعْلِقُ الْمُعْمِلُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِل

ہم نے انسانوں کو ملے جلے نطفے سے پیدا کیا جسے (ایک کے بعد ایک) مختلف حالتوں میں بلٹتے ہیں، پھراسے ایسا بناویا کہ سننے والا اور دیکھنے والا وجود ہوگیا۔ ہم نے اس پرراہ عمل کھول دی۔ اب یاس کا کام ہے کہ یا تو شکر کرنے والا ہویا ناشکرا (بعنی یا تو خدا کی وی ہوئی قو تیں ٹھیک ٹھیک کام میں لائے اور فلاح وسعادت کی راہ افتیار کرے یاان سے کام نہ لے اور گراہ ہوجائے)

اللهُ نَجُعَلْ لَهُ عَيْنَيْنِ وَلِسَانًا وَشَفَتَيْنِ وَهَنَيْنَهُ النَّجْنَيْنِ 0 النَّجْنَيْنِ 0 النَّجْنَيْنِ

کیا ہم نے اسے ایک چھوڑ دودوآ تکھیں نہیں دے دی ہیں (جن سے دود کھتا ہے) اور زبان اور ہونٹ نہیں دیتے ہیں (جو گویائی کا ذریعہ ہیں) اور کیا اس کو ہم نے (سعادت وشقاوت کی) دونوں راہیں نہیں دکھادیں؟

وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْآبُصَارَوَالْآفَيْنَ قَلَعَلَّكُمْ تَشُكُرُونَ (۲۱:۸۷) اورالله نے تہارے لئے سننے اور دیکھنے کے حواس پیدا کر دیتے اور سوچنے کیلئے دل (یعن عقل) آٹ تاکہ تم شکر گزار ہو (یعنی خداکی دی ہوئی قو تیں ٹھیک طریقے پر کام میں لاؤ)

ان آیات اوران کی ہم معنی آیات میں حواس اور مشاعر اور عقل وکر کی ہدایت کی طرف اشارات کیے گئے ہیں، لیکن وہ تمام مقامات جہاں انسان کی روحانی سعادت وشقاوت کا ذکر کیا گیا ہے، وی ونبوت کی ہدایت سے متعلق ہیں، مثلاً:
اِنَّ عَلَیْنَا لَلْهُلُی . وَإِنَّ لَنَا لَلْا خِرَةً وَالْا وُلٰی ٥ (٢:٩٢ اس١١) بلاشبہ یہ ہمارا کام ہے کہ ہم رہنمائی کریں اور یقینا آخرت اور دنیا دونوں بلاشبہ یہ ہمارا کام ہے کہ ہم رہنمائی کریں اور یقینا آخرت اور دنیا دونوں

# ہارے ہی لئے ہیں <sup>عن</sup>

وَآمَّا ثَمُوُدُ فَهَلَ يُنهُمُ فَاسْتَحَبُّوُ النَّعَلَى عَلَى الْهُلَىٰ (١٤:١٠) اور باتی ربی قوم ثمود تواسے بھی ہم نے راہ (حق) دکھلا دی تھی ،کیکن اس نے ہدایت کی راہ چھوڑ کراندھے بن کاشیوہ پسند کیا۔

اور جن لوگوں نے ہماری راہ میں جاں فشانی کی تو ضروری ہے کہ ہم بھی ان پراپی راہیں کھول دیں۔اور بلاشباللہ ان لوگوں کا ساتھی ہے جہ نیک عمل ہیں۔ الحصلہ کی

چنانچہاں سلسلے میں وہ اللہ کی ایک خاص ہدایت کا ذکر کرتا ہے اور اسے''الحدلی'' کے نام سے پکارتا ہے، یعنی الف لام تعریف کے ساتھ۔

قُلُ إِنَّ هُلَى اللَّهِ هُوَالُهُلَى. وَأُمِرُنَا لِنُسُلِمَ لِرَبِّ الْعَلَمِينَ ٥ (٢:١٥) (١- يَغْبِران ٢) كهدوو! يقينًا اللَّه كي مدايت تو "الحدلئ" بـ اور بم سبكو (اى بات كا) حكم ديا گيا ہے كہ تمام جهانوں كے پروردگار كے آگے سرعبوديت جمكاديں۔ وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْبَهُودُ وَلَا النَّصْر أَى حَتَى تَتَّبِعَ مِلْتَهُدُ. ثُلُ انَّ هُوَ الْهُدَى (١٠:٢٠)

اور (یادرکھو) یہودی تم سے خوش ہونے والے نہیں جب تک کہتم ان کی ملت کی پیروی نہ کرو، اور یہی حال نصاری کا ہے۔ (اے پیغیبرتم ان سے) کہد دو!اللّٰہ کی ہدایت کی راہ تو وہی ہے جو' الصدی' ہے (یعنی ہدایت کی حقیقی اور عالم گیرراہ) <sup>من</sup>ل یہ ''الصدی' 'بیعنی ہدایت کی ایک ہی اور حقیقی راہ کون تی ہے؟ قرآن کہتا ہے :وحی الٰہی کی عالمگیر ہدایت ہے جو اول دن سے دنیا میں موجود ہے اور بلاتفریق وا تمیاز تمام نوع انسانی کی کیلئے ہے۔وہ کہتا ہے:جس طرح خدانے وجدان ،حواس اور عقل کی ہدایت میں نہ تونسل

وقوم کا امتیازر کھا نہ زمان ومکان کا ،اس طرح اس کی ہدایت وتی بھی ہر طرح کے تفرقے وامتیاز سے پاک ہے۔وہ سب کیلئے ہے اور سب کودی گئی ہے۔اور اس ایک ہدایت کے سوا اور جتنی ہدایتیں بھی انسانوں نے سمجھ رکھی ہیں ،سب انسانی بناوٹ کی راہیں ہیں۔خداکی 'مھہرائی ہوئی راہ صرف یہی ایک راہ ہے۔

اس لئے وہ ہدایت کی ان تمام صورتوں سے یک قلم انکار کرتا ہے جواس اصل سے منحرف ہوکر طرح کی ندہجی گروہ بندیوں اور متخالف ٹولیوں میں بٹ گئ ہیں اور سعادت و نجات کی عالمگیر حقیقت خاص خاص گروہوں اور علتوں کی میزاث بنالی گئ ہے۔ وہ کہتا ہے: انسانی بناوٹ کی بیدا لگ الگ راہیں ہدایت کی راہ نہیں ہوسکتیں۔ ہدایت کی راہ نو وہ کی عالم گیر ہدایت کی راہ ہیں عالم گیر ہدایت کی راہ ہے۔ اس عالم گیری ہدایت وحی کووہ 'الدین' کے نام سے پکارتا ہے، یعنی نوع انسانی کیلیے حقیق دین، اورای کا نام اس کی زبان میں 'الاسلام' ہے۔

# وحدت دین کی اصل عظیم اور قر آن حکیم

یا اصل عظیم قرآن کی دعوت کی سب سے پہلی بنیاد ہے۔ وہ جو پچھ بھی بنانا چاہتا ہے تمام تراسی اصل پر بنی ہے۔ اگراس اصل سے قطع نظر کر لی جائے تواس کا تمام کارخانۂ دعوت درہم برہم ہوجائے۔ کیکن تاریخ عالم کے عجائب تصرفات میں سے بیوا قعہ بھی سمجھنا چاہئے کہ جس درجہ قرآن نے اس اصل پر زور دیا تھا، اتنا ہی زیادہ دنیا کی نگا ہوں نے اس سے اعراض کیا ہمتی کہ کہا جاسکتا ہے: آج قرآن کی کوئی بات بھی دنیا کی نظروں سے اس درجہ پوشیدہ نہیں ہے جس قدر کہ یہ اصل عظیم ۔ اگرا کی شخص ہر طرح کے خارجی اثرات سے خالی الذ بن ہو کر قرآن کا مطالعہ کر ہے اور اس کے صفات میں جا بجا اس اصل عظیم کے قطعی اور واضح اعلانات پڑھے اور پھر دنیا کی طرف نظر اٹھائے جوقرآن کی حقیقت اس سے زیادہ نہیں بھوتی کہ بہت ہی نہ بہی گروہ بندی ہے تو یقینا وہ جران ہو کر رکار اٹھے گانیا تو اس کی نگا ہیں اسے دھوکا دے رہی ہیں یا دنیا ہمیشہ آئیسیں حیران ہو کر رکار اٹھے گانیا تو اس کی نگا ہیں اسے دھوکا دے رہی ہیں یا دنیا ہمیشہ آئیسیں کھولے بغیر بی اپنے دنیا ہمیشہ آئیسیں کھولے بغیر بی اپنے فیصلے صادر کردیا کرتی ہے۔

### دین کی حقیقت اور قر آن کی تصریحات

اس حقیقت کی توضیح کیلئے ضروری ہے کہ ایک مرتبہ تفصیل کے ساتھ یہ بات واضح کردی جائے کہ جہاں تک وجی ونبوت کا بعنی دین کا تعلق ہے، قرآن کی دعوت کیا ہے اور کس راہ کی طرف نوع انسانی کو لے جانا چاہتی ہے؟

جمعیت بشری کی ابتدائی وصدت، پھراختلاف اور ہدایت وحی کاظہور
اس باب بیں قرآن نے جو پھیان کیا ہے اس کاخلاصہ حسب ذیل ہے۔
وہ کہتا ہے: ابتدا بیں انسانی جمعیت کا بیرحال تھا کہ لوگ قدرتی زندگی بسر کرتے تھے اور
ان بیں نہ تو کسی طرح کا باہمی اختلاف تھا نہ کسی طرح کی مخاصمت ۔سب کی زندگی ایک ہی
طرح کی تھی اور سب اپنی قدرتی یگا نگت پر قانع تھے۔ پھر ایسا ہوا کہ نسل انسانی کی کشرت اور
ضروریات معیشت کی وسعت ہے طرح طرح کے اختلافات پیدا ہوگئے اور اختلافات
نے تفرقہ وانقطاع اورظلم وفساد کی صورت اختیار کر لی۔ ہر گروہ دوسرے گروہ سے نفرت
کرنے لگا اور ہر زبر دست زیر دست کے حقوق پا مال کرنے لگا۔ جب بیصورت حال پیدا
ہوئی تو ضروری ہوا کہ نوع انسانی کی ہدایت اور عدل وصدافت کے قیام کیلئے وتی الٰمی کی
روشی نمودار ہو۔ چنا نچہ بیروشی نمودار ہوئی اور خدا کے رسولوں کی دعوت و تبلیخ کا سلسلہ قائم ہو

وَمَا كَانَ النَّاسُ الِّلَاأُمَّةً وَّاحِلَةً فَاخْتَلَفُوا الْوَلَا كَلِمَةً السَّعَةُ وَاحِلَةً فَاخْتَلَفُوا الْوَلَا كَلِمَةً سَبَقَتُ مِنْ رَبِّكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ فِيْمَا فِيْهِ يَخْتَلِفُونَ 0 (١٩:١٠) اور ابتدا میں تمام انسانوں كا ایک بی گروہ تما (الگ الگ گروہوں میں متفرق نہ سے ) پھر ایبا ہوا كہ وہ باہم وگر مختلف ہو گئے۔ اور اگر اس بارے میں تمہارے

تے بیر کرنا ہے، کیونکہ وہ خداک سچائی کا پیغام پہنچانے والے تھے اور ' رسول' کے معنی پیغام

پہنچانے والے کے ہیں۔

پروردگارنے پہلے ہے ایک فیصلہ نہ کردیا ہوتا (لیعنی بیر کدانسانوں میں اختلاف ہوگا اور مختلف راہیں لوگ اختیار کریں گے ) تو جن باتوں میں لوگ اختلاف کرتے میں ،ان کا (بیمیں ونیامیں ) فیصلہ کردیا جاتا۔

كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِلَةً لِمَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيْنَ مُبَشِّرِيْنَ وَمُنَالِيْنَ مُبَشِّرِيْنَ وَمُنْلِينِ مُبَشِّرِيْنَ وَمُنْلِينِ اللَّهِ النَّبِيْنَ مُبَشِّرِيْنَ وَمُنْلِينِينَ اللَّهُ لِيَحُكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيهَا اخْتَلَفُوا فِيهِ \* (۲۳۳۲)

ابتداء میں تمام انسان ایک ہی گروہ سے (پھران میں اختلاف پیدا ہوا) بس اللہ نے (یکے بعد دیگر ہے) نبیوں کومبعوث کیا۔وہ (نیک عمل کے نتائج کی) بشارت دیتے اور بدعملی کے نتائج سے ) متنبہ کرتے نیز ان کے ساتھ ''الکتاب'' (یعنی دحی اللی سے کمھی جانے والی تعلیم) نازل کی ،تا کہ جن باتوں میں لوگ اختلاف کرنے لگے سے ،ان میں وہ فیصلہ کردینے والی ہو۔

عموم ہدایت

یہ ہدایت کسی خاص ملک وقوم یا عہد کیلئے مخصوص نہتھی، بلکہ تمام نوع انسانی کیلئے تھی چنانچہ ہرز مانے اور ہر ملک میں کیسال طور پر اس کاظہور ہوا۔قر آن کہتا ہے: دنیا کا کوئی گوشنہیں جہاں نسل انسانی آباد ہوئی ہواورخدا کا کوئی رسول مبعوث ندہوا ہو۔

وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّاخَلَافِيْهَا نَذِيرٌ٥ (٢٣:٣٥)

اورکوئی قوم دنیا کی ایسی نہیں جس میں (برعملیوں کے نتائج سے ) متنبہ کرنے والا (خدا کا کوئی رسول) فیگر راہو۔

إِنَّمَآانُتَ مُنُذِرٌ وَّلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ٥ (١١٢)

(اے تغیر!) بلاشیتم اس کے سوااور کیا ہوکہ (برعملیوں کے نتائج سے ) متنب کرنے والے ہواور

دنیامیں ہرقوم کیلئے ایک ہدایت کرنے والا ہواہے۔

وَلِكُلَّ أُمَّةٍ رَّسُولٌ فَإِذَا جَأَءَ رَسُولُهُمْ تُضِيَّ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ

وَهُمْ لَا يُظُلِّمُونَ ٥ (١١٠٤)

اور ہر قوم کیلئے ایک رسول ہے۔ پس جب رسول ظاہر ہوتا ہے تو تمام باتوں کا انساف کے ساتھ فیصلہ کرد ماجاتا ہے۔

نسل انسانی کے ابتدائی عہدا ورخدا کے رسول

وہ کہنا ہے بسل انسانی کے ابتدائی عہدوں میں کتنے ہی پنیمبرگزرے میں جو کیے بعد ویگرے مبعوث ہوئے اور قوموں کو پیغام حق پہنچایا۔

وَ كَمْ اَدُسَلْنَا مِنْ نَبِيْ فِي الْأَوْلِينَ ٥٣:٢٥) اور كتنے ہى نبى بيں جوہم نے پہلوں ميں (يعنی ابتدائی عہد کی قوموں میں)

مبعوث کیے۔

عدل البي اور بعثت رسل

وہ کہتا ہے: یہ بات عدل اللی کے خلاف ہے کہ ایک گروہ اپنے اعمال بدکیلئے جواب دہ تضمر ایا جائے ،حالانکہ اس کی ہدایت کیلئے کوئی رسول نہ جیجا گیا ہو۔

وَمَاكُنَّامُعَلِّهِينَ حَتَّى نَبْعَتْ رَسُولًا. (١٥:١٥)

اور (جارا قانون سيب كه) جب تك جم ايك پنيم مبعوث كركے راه مرايت دكھانه دي، اس وقت تك (ياداش عمل ميں)عذاب دسينے والني نبيس -

وَمَا كَانَ رَبُكَ مُهْلِكَ الْقُرى حَتَى يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْهِمُ البِيْنَاوَالَ مَهْلِكَ الْقُرَى خَتَى يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا طَلِيهُونَ 0 (٩٩١٢٨) عَلَيْهِمُ البِيْنَاوَمَا كُنَّامُهُلِكِى الْقُرَى إِلَّا وَآهُلُهَا ظَلِيهُونَ 0 (٩٩١٢٨) اور (يادركوا) تمهارے پروردگار کا قانون بہ ہے کہ وہ بھی انسان کی بستیول کو باک نیم میں کہا کہ میں کہا گئیر میعوث ندکردے اور وہ خدا کی آیتیں پڑھ کرنہ شادے۔اور ہم بھی بستیول کو بالک کرنے والے نہیں، گرصرف ای حالت میں کہان کے باشندوں نے ظلم کاشیوہ اختیار کرلیا ہو اللہ نہیں، گرصرف ای حالت میں کہان کے باشندوں نے ظلم کاشیوہ اختیار کرلیا ہو

## بعض رسولوں كا ذكر كيا گيا بعض كانہيں كيا گيا

خدا کے ان رسولوں اور دین الہٰی کے داعیوں میں سے بعض کا ذکر قر آن میں کیا گیا ہے، بعض کانہیں کیا گیا۔

وَلَقَنُ اَرْسَلْنَادُسُلَّامِّنُ قَبْلِكَ مِنْهُمْ مَّنُ قَصَصْنَاعَلَيْكَ وَمَنْهُمْ مَّنُ قَصَصْنَاعَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَّنُ لَّمُ نَقُصُصْ عَلَيْكَ. (۲۸:۲۰)

اور (اے پیغیر!) ہم نے تم سے پہلے گئنے ہی پیغیر مبعوث کئے۔ان میں سے پکھ ایسے ہیں جن کے حالات تہمیں سائے ہیں اور پکھا لیے ہیں جن کے حالات نہیں سائے (یعنی قرآن میں ان کاذ کرئیس کیا گیا)

### بيشارقومين اوربي شاررسول

قوم نوح اور عادو ثمود كے بعد كتى ن قوم بل گرر چكى بيں اور ان ميں كتنے بى رسول مبعوث ہو چكے بيں جن كائھ كئے كئے حال اللہ بى كومعلوم ہے۔ آلَّهُ يَا تِكُمُ نَبُوا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُهُ قَوْمٍ نُوْحٍ وَّعَادٍ وَتُهُودَ أَلَّهُ مِنْ اللّٰهُ مُا جَاءً تُهُمْ دُسُلُهُمْ وَاللّٰهِ مُعَادًا تُهُمْ دُسُلُهُمْ فَاللّٰهِ مُعَادًا تُهُمْ دُسُلُهُمْ فِي اللّٰهِ مُعَادًا تُهُمْ دُسُلُهُمْ فِي اللّٰهِ مُعَادًا تُهُمْ دُسُلُهُمْ فِي اللّٰهِ مُعَادًا وَاللّٰهُ مُعَادًا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مُعَادًا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مُعَلِّمُ وَلَى اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مُعَادًا اللّٰهِ مَا اللّٰهُ مُعَادًا وَاللّٰهُ مُعَادًا اللّٰهُ مُنْ اللّٰهُ مُعَادًا اللّهُ مُعَادًا اللّٰهُ مُع

تم ئے پہلے جوتو میں گزر چکی ہیں، کیا تم تک ان کی خرنہیں پینچی؟ قوم نوح، قوم عاد ، قوم عاد ، قوم ماد ، قوم ثار ، قوم ثار ، قوم ثار ، قوم ثمود اور و دقو میں جوان کے بعد ہو کیں ۔ جن کی ٹھیک ٹھیک ٹھیک تعداد اللہ ہی کو معلوم ہے۔ ان سب میں ان کے پیٹے ہر سیائی کی ردشنیوں کے ساتھ مبعوث ہوئے ، مگر انہوں نے جہل اور سرکتی ہے ان کی تعلیم انہیں پرلوٹا دی اور کان دھرنے سے انکار کردیا۔

مدایت ہمیشدایک ہی رہی اوروہ ایمان اور مل صالح کی دعوت کے سوا پھھنتھی: فطرت اللی کی راہ کا کنات ہتی کے ہر گوشے میں ایک ہی ہے۔وہ نہ تو ایک سے زیادہ ہو کتی ہے نہ باہم دگر مختلف بیس ضروری تھا کہ یہ ہدایت بھی اول دن سے ایک ہی ہوتی اورایک ہی طرح پرتمام انسانوں کو مخاطب کرتی۔ چنانچہ قرآن کہتا ہے: خدا کے جتنے پینجبر پیدا ہوئے ،خواہ وہ کسی زمانے اور کسی گوشے میں ہوئے ہوں ،سب کی راہ ایک ہی تھی اور سبخ خدا کے ایک ہی عالم گیر قانون سعادت کی تعلیم دینے والے تھے۔ یہ عالم گیر قانون سعاوت کیا ہے؟ ایمان اور عمل صالح کا قانون ہے۔ یعنی ایک پروردگار عالم کی پر ستش کرنی اور نیک عملی کی زندگی بسر کرنی۔ اس کے علاوہ اور اس کے خلاف جو پچھ بھی دین کے نام سے کہا جاتا ہے، دین حقیق کی تعلیم نہیں ہے:

وَلَقُلُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا آنِ اعْبُلُوااللَّهَ وَاجْتَنِبُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا اللَّهَ الطَّاغُوتَ. (٣١:٢٦)

اور بلاشبہم نے دنیا کی ہرقوم میں ایک پیغیر مبعوث کیا (جس کی تعلیم بیتی) کہ اللہ ک عبادت کرواور طاغوت سے (لیعنی سرکش اور شریر تو توں کے اغواسے) اجتناب کرو۔ وَمَا أَدْسَلُنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ دَّسُولٍ اِلَّانُوجِيُّ اَلَيْهِ أَنَّهُ لَا اِللَهُ اِلْا آفَا فَاعْبُلُون (۲۵۰۲)

اور (اے پیغیبر!) ہم نے تم سے پہلے کوئی رسول دنیا میں نہیں بھیجا مگراس وی کے ساتھ کہ میرے سواکوئی معبور نہیں ، پس میری ہی عبادت کرو۔

سب نے ایک ہی دین پر اکٹھے رہنے اور تفرقہ واختلاف سے بیخنے کی تعلیم دی وہ کہتا ہے: دنیا میں کوئی بانی ند بہب بھی ایسا نہیں ہوا ہے جس نے ایک ہی دین پر اکٹھے رہنے اور تفرقہ واختلاف سے بیخنے کی تعلیم نہ دی ہو۔ سب کی تعلیم یہی تھی کہ خدا کا دین بھڑے ہوئے انسانوں کو جع کر دینے کے لئے ہے، الگ الگ کردینے کیلئے نہیں ہے۔ پس ایک پروردگار عالم کی بندگی و نیاز میں سب متحد ہوجا و اور تفرقہ مخاصت کی جگہ ایک ہوردگار عالم کی بندگی و نیاز میں سب متحد ہوجا و اور تفرقہ مخاصت کی جگہ ایک ہوردگار والم انتہار کرو۔

وَإِنَّ هَٰلِهِ أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَاحِدَةً وَآخِدَ أَنَّا رَبُّكُمْ فَا تَقُونِ ٥٢:٢٥) اور (ويكمو!) يرتمهاري امت في الحقيقة ايك بي امت به اور يس تم سب كا پروردگار ہوں ، پس (میری عبودیت و نیاز کی راہ میں تم سب ایک ہو جاؤ اور ) نافرمانی سے بچو۔

وہ کہتا ہے خدانے تہمیں ایک ہی جامۂ انسانیت دیا تھا،کیکن تم نے طرح طرح کے جھیس اور نام اختیار کر لئے اور رشتہ انسانیت کی وحدت سیننگڑ وں مکروں میں بھر گئی۔تمہاری نسلیس بہت ی ہیں،اس لئے تم نسل کے نام پرایک دوسرے سے الگ ہو گئے ہو تمہارے وطن بہت سے بن گئے ہیں،اس لئے اختلاف وطن کے نام پرایک دوسرے سے ازرہے ہو۔ تہاری قومیتیں بے شار ہیں، اس لئے ہرقوم دوسری قوم سے دست وگریباں ہورہی ہے۔ تمہارے رنگ کیسال نہیں اور یہ بھی باہمی نفرت وعناد کا ایک بوا ذریعہ بن گیاہے۔ تمہاری بولیا س مختلف ہیں اور یہ بھی ایک دوسرے سے جدار ہنے کی بہت بردی جبت بن عن ہے۔ پھران کے علاوہ امیر وفقیر،نوکروں تا، وضیع وشریف،ضعیف وقوی،ادنیٰ واعلیٰ بے شارا ختلاف پیدا کر لئے گئے ہیں اورسب کا منشا یہی ہے کہ ایک دوسرے سے جدا ہوجاؤ اورایک دوسرے ہے نفرت کرتے رہو۔ایسی حالت میں بتلاؤ وہ رشتہ کون سارشتہ ہے جواتنے اختلافات رکھنے پر بھی انسانوں کوایک دوسرے سے جوڑ دے اور انسانیت کا بچھڑا ہوا گھرانا پھرازسرنو آباد ہوجائے؟وہ کہتا ہے:صرف ایک ہی رشتہ باتی رہ گیا ہےاور وہ خدایرتی کامقدس رشتہ ہے۔تم کتنے ہی الگ الگ ہو گئے ہو،لیکن تمہارے خداالگ الگ نہیں ہوجا سکتے ہم سب ایک ہی پروردگار کے بندے ہو۔تم سب کی بندگی و نیاز کے لئے ایک ہی معبود کی چوکھٹ ہے ہتم بے شاراختلاف رکھنے پربھی ایک ہی رہتۂ عبودیت میں جکڑے ہوئے ہو۔ تمہاری کوئی نسل ہو، تمہارا کوئی وطن ہو، تمہاری کوئی قومیت ہو، تم کسی درہے میں اور کسی حلقے کے انسان ہو، کیکن جب ایک ہی پروردگار کے آ گے سرنیاز جھا دو گے توبیآ سانی رشتہ تمہار ہے تمام ارضی اختلافات مناد ہے گائم سب کے بچھڑ ہے ہوئے دل ایک دوسرے سے جڑ جائیں گے۔تم محسوں کرو گے کہ تمام دنیا تمہارا وطن ہے، تمام نسل انسانی تمهاراً گھرانا ہےاورتم سب ایک ہی 'رب العالمین'' کی عیال ہو۔ چٹانچہ وہ کہتا ہے: خداکے جینے رسول بھی پیدا ہوئے ،سب کی تعلیم یہی تھی کہ''الدین'' پر ک لینی نبی نوع انسانی کے ایک ہی عالم گیر دین پر قائم رہواوراس راہ میں ایک دوسرے سے الگ الگ نہ ہوجاؤ۔

اور (دیکھو!) اس نے تمہارے لئے وین کی وہی راہ قرار دی ہے جس کی وصیت نوح کو کی گئی تھی اور جس پر چلنے کا تعلیم بہی تھی ) گئی تھی اور جس پر چلنے کا تعلم ابراہیم مرویٰ اور عیسیٰ کو دیا تھا۔ (ان سب کی تعلیم بہی تھی ) کہ الدین ( لیعنی خدا کا ایک ہی دین ) قائم رکھواور اس راہ میں الگ الگ نہ ہوجاؤ۔

قرآن كى تحدى كداس حقيقت كے خلاف كوئى ندى تعليم اور روايت نہيں پيش كى جائكى:
اى بناپر وہ بطوراكيد دليل كے اس بات پر زور ديتا ہے كدا گرتم ہيں ميرى تعليم كى سچائى ہے
انكار ہے تو كسى ند ب كى البامى كتاب ہے بھى ثابت كر دكھاؤكد دين حقيقى كى راہ اس كے سوا
كور بھى ہو كتى ہے ہم جس ند ب كى بھى حقيقى تعليم ديكھو كے ،اصل و بنياد يكى ملے گى:
قُلُ هَا تُوْ اَبُرْهَا نَكُمْ هَنَ اَذِ كُرُمَنَ مَعْمِ ضُونَ ٥ وَمَا اَرْسَلْنَا مِنَ
اَكُورُ هُمْ لَا يَعْلَمُونَ الْحَقَّ فَهُمْ مُعْرِضُونَ ٥ وَمَا اَرْسَلْنَا مِنَ
قَدْ لِكَ مِنْ رَسُولِ اِلْانُوجِي إِلَيْهِ اَنَهُ لَا اِللَهُ اِلْا اَنَا فَاعُبُدُونِ
ور (۲۵،۲۲:۲)

(ا بیغبراان سے) کہ دو (اگر تمہیں میری تعلیم سے انکار ہے تو) اپنی دلیل پیش کرو یہ تعلیم موجود ہے جس پر میر سے ساتھی یقین رکھتے ہیں اور اس طرح وہ تمام تعلیمیں بھی موجود ہیں جو مجھ سے پہلے قوموں کو دی گئیں (تم ٹابت کر دکھاؤ کسی نے بھی میری تعلیم کے خلاف تعلیم دی ہو) اصل ہے ہے کہ ان (منکرین حق) میں طرف سے گردن موڑے ہوئے ہیں (اے پیغیبر! یقین کر) ہم نے تھے سے پہلے کوئی پیغیبر بھی ایسانہیں بھیجا جسے اس بات کے سواکوئی دوسری بات بتلائی گئی ہو کہ میرے سواکوئی معبود نہیں، پس میری ہی عبادت کرو۔

ا تناہی نہیں ، بلکہ وہ کہتا ہے علم وبصیرت کے سی قول اور روایت سے تم ثابت کر دکھاؤ کہ جو پچھ میں بتلار ہاہوں، یہی تمام پچپلی وعوتوں کی تعلیم نہیں رہی ہے۔

اِيُتُونِي بِكِتَابٍ مِنْ قَبْلِ هَلَآ أَوْ آثَرَةٌ مِنْ عِلْمٍ إِنْ كُنْتُمْ صَابِقِيْنَ ٥ (٣٣٨)

اگرتم (اپنے انکار میں) سپچے ہوتو (ثبوت میں) کوئی کتاب پیش کرو جواب سے پہلے نازل ہوئی ہویا (کم از کم )علم وبصیرت کی کوئی پچپلی روایت ہی لاوکھاؤ جو تبہارے پاس موجود ہو۔

تمام مقدس کتابول کی با ہم دگر تصدیق اوراس سے قرآن کا استدلال
اسی بناپر وہ تمام نداہب عالم کی باہم دگر تصدیق کوبھی بطور ایک دلیل کے پیش کرتا
ہے۔ یعنی وہ کہتا ہے: ان میں سے ہرتعلیم دوسری تعلیم کی تصدیق کرتی ہے، جھٹلاتی نہیں۔ اور
جب ہرتعلیم دوسری تعلیم کی تصدیق کرتی ہے تو اس سے معلوم ہواان تمام تعلیمات کے اندر
کوئی ایک ہی ثابت وقائم حقیقت ضرور کام کر رہی ہے، کیونکہ اگر مختلف وقتوں ، مختلف گوشوں،
مختلف قوموں ، مختلف ناموں ، مختلف پیرایوں اور مختلف زبانوں سے کوئی بات کہی گئی ہواور
باوجودان تمام اختلافات کے بات ہمیشہ ایک ہی ہواور ایک ہی مقصد پرزوردیتی ہوتو قدرتی طور تمہیں ماننا پڑے گا کہ ایسی بات اصلیات سے خالی نہیں ہو کئی۔

نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتْبَ بِالْعَقِّ مُصَدِّقًالِّمَابَيْنَ يَدَيْهِ وَٱنْزَلَ التَّوْدَةَ وَالْإِ نُجِيْلَ مِنْ قَبْلُ هُدًى لِلنَّاسِ. (٣٣:٣) (اے پینجبر!)اللہ نے تم پر ہے کتاب کے اُن کے ساتھ نازل کی ہے جوان کتابوں کی

تقدیق کرتی ہے جواس سے پہلے نازل ہو چکی ہیں اور اس طرح لوگوں کی ہدایت

کے لئے اس نے تورات اور انجیل نازل کی تھی۔

وَاتَيْنَهُ الْإِنْجِيْلَ فِيهِ هُلَّى وَنُوْدٌ وَمُصَدِّقًالِّمَا يَيْنَ يَلَيْهِ مِنَ التَّنْ قد (٣٢٥)

اور ہم نے عیسیٰ کو انجیل عطائی ،اس میں انسان کے لئے ہدایت اور روشن ہے،اور اس سے پہلے جوتو رات نازل ہو چکی تھی وہ اس کی تصدیق کرتی ہے۔

یبی وجہ ہے کہ ہم دیکھتے ہیں اس کے بیان وموعظت کا ایک براموضوع پچھلے عہدول کی مدین وجہ ہے کہ ہم دیکھتے ہیں اس کے بیان وموعظت کا ایک براموضوع پچھلے عہدول کی مدایتوں اور رسالتوں کا تذکرہ ہے۔ وہ ان کی کیسانی ،ہم آ ہنگی اور وحدت تعلیم سے ذہبی صداقت کے تمام مقاصد پر استشہاد کرتا ہے۔

### "الدين" اور الشرع"

اديان كااختلاف

اچھا! اگرتمام نوع انسانی کے لئے دین ایک ہی ہے اور تمام بانیان ندا ہب نے ایک ہی اصل وقانون کی تعلیم دی ہے تو پھر ندا ہب میں اختلاف کیوں ہوا؟ کیوں تمام ند ہوں میں ایک ہی طرح کے اعمال ، ایک ہی طرح کے رسوم وظوا ہر نہ ہوئ؟ کسی ند ہب میں عباوت کی ایک خاص شکل اختیار کی گئی ہے ، کسی میں دوسری کسی ند ہب کے ماننے مانے درسری طرف منہ کر کے عبادت کرتے ہیں ،کسی فد ہب کے ماننے والے ایک طرف منہ کر کے عبادت کرتے ہیں ،کسی فد ہب کے ماننے والے دوسری طرف کسی کے ہاں احکام وقوانین ایک خاص طرح کی نوعیت کے ہیں ،کسی کے ہاں دوسری طرف کے ہیں ،کسی کے ہاں دوسری طرح کے۔

اختلاف دين بين موا،شرع ومنهاج مين موااوريينا گزيرتها

قرآن کہتا ہے: مذاہب کا اختلاف دوطرح کا ہے۔ایک اختلاف تو وہ ہے جو پیروان مذاہب نے مذہب کی حقیقی تعلیم مے منحرف ہوکر پیدا کر لیا ہے۔ بیداختلاف مذاہب کا

GB CONTRACTOR

اختلاف نہیں ہے، پیروان مذہب کی گمراہی کا متیجہ ہے۔ دوسرا اختلاف وہ ہے جو فی ک الحقیقت فداہب کے احکام واعمال میں پایا جاتا ہے۔مثلاً ایک فدہب میں عبادت کی کوئی خاص شکل اختیار کی گئی ہے، دوسرے میں کوئی دوسری شکل تو پیاختلاف اصل وحقیقت کا اختلا ف نہیں ہے محض فروع وظوا ہر کا اختلاف ہے اور ضروری تھا کہ ظہور میں آتا۔ وہ کہتا ہے: مذاہب کی تعلیم دونتم کی ہاتوں سے مرکب ہے۔ایک نتم تو وہ ہے جوان کی روح وحقیقت ہے، دوسری وہ ہے جن سے ان کی ظاہری شکل وصورت آراستہ کی گئی ہے۔ پہلی چیزاصل ہے، دوسری فرع ہے۔ پہلی چیز کودہ'' دین'' تعبیر کرتا ہے، دوسری کو ''شرع''اور'' نسک' سے اور اس کے لئے ''منہاج'' کا لفظ بھی استعال کیا گیا ہے۔''شرع''اور''منہاج'' کے معنی راہ کے ہیں اور''نسک' سے مقصود عبادت کا طور طریقہ ہے۔ پھراصطلاح میں''شرع'' قانون ندہب کو کہنے لگے اور''نسک''عبادت کو۔وہ كهتاب: نداهب مين جس قدر بهي اختلاف ان كالصلي اختلاف ہے، وہ'' دين'' كااختلاف نہیں محض شرع ومنہاج کا اختلاف ہے۔ یعنی اصل کانہیں ہے فرع کا ہے۔ حقیقت کا نہیں ہے طوا ہر کا ہے، روح کانہیں ہے صورت کا ہے۔ اور ضروری تھا کہ بیا ختلاف ظہور میں آتا۔ ندہب کامقصود انسانی جمعیت کی سعادت واصلاح ہے لیکن انسانی جمعیت کے احوال وظروف ہرعہداور ہرملک میں یکسال نہیں رہے ہیں اور نہ یکسال رہ سکتے تھے کسی زمانے کی معاشرتی اور ندہبی استعداد ایک خاص طرح کی نوعیت رکھتی تھی ،کسی زیانے میں ایک خاص طرح کی کسی ملک کے حالات ایک خاص طرح کی معیشت جا ہے تھے، سی دوسرے ملک کے حالات دوسری طرح کے ۔ پس جس مذہب کا ظہور جیسے زمانے میں اور جیسی استعداد وطبعیت کے لوگوں میں ہوا، اس کے مطابق شرع ومنہاج کی صورت بھی اختیار کی گئی۔جس عہداورجس ملک میں جوصورت اختیار کی گئی وہی اس کے لئے موزوں تھی۔اس لئے ہرصورت اپنی جگہ بہتر اور حق ہے۔اور بیا ختلا ف اس سے زیادہ اہمیت نہیں ر کھتا جتنی اہمیت نوع بشری کے تمام معاشرتی اور طبیعی اختلافات کودی جاسکتی ہے۔ الْكُلِّامَةِ جَعَلْنَا مَنْسَكَاهُمْ نَاسِكُوهُ فَلَا يُنَاذِعُنَكَ فِي الْكُلِّامَةِ جَعَلْنَا مَنْسَكَاهُمْ نَاسِكُوهُ فَلَا يُنَاذِعُنَكَ فِي الْكَمْرِوَادُعُ إِلَى دَيِّكَ أَلِنَكَ لَعَلَى هُلَّى مُسْتَقِيْمِ (٢٤:٢٢) الْكَمْرِوهُ كِلِيَعْ عِلادت كاليك خاص طورطريقة شهراديا به جس پروه چلتا ہے۔ پس لوگول كو چاہئے اس معاطع ميں تم سے جھران نہ حرس پر وہ چلتا ہے۔ پروردگار كى طرف دعوت دو، يقينا تم ہدايت كے سيد هے داستے برگامزن ہو۔

تحويل قبله كامعامله اورقرآن كااعلان حقيقت

جب تحویل قبله کا معاملہ پیش آیا، یعن پنجبر اسلام پیش بیت المقدس کی جگه خانہ کعبہ کل طرف منہ کر کے نماز پڑھنے گئے تو یہ بات یہود یوں اورعیسائیوں پر بہت شاق گزری۔ان کے نزدیک نہ نہ بہ کا تمام دار مداراس طرح کی ظاہری اورفرو بی باتوں پر تھا اورانہیں کو وہ حق و باطل کا معیار بجھتے ہتے لیکن ہم و یکھتے ہیں قر آن نے اس معاطع کو بالکل دوسری ہی نظر سے دیکھتا ہے۔تم اس طرح کی باتوں کو اس قدراہمیت کیوں دیتے ہو؟ یہ نہ تو و باطل کا معیار ہیں نہ نہ ہب کی اصل وحقیقت میں آئییں کوئی وخل ہے۔ ہر نہ ہب نے اپنے حالات ومقتضیات کے مطابق کوئی ایک طریقہ عبادت کا اختیار کر لیا تھا۔اور اس پر لوگ کار بند ہوگئے۔مقصود اصلی سب کا ایک ہی ہے اوروہ خدا پر سی اور نیک ملی ہے۔ پس پر لوگ کار بند ہوگئے۔مقصود اصلی سب کا ایک ہی ہے اوروہ خدا پر سی اور نیک ملی ہے۔ پس پر لوگ کار بند ہوگئے۔مقصود اصلی سب کا ایک ہی ہے اوروہ خدا پر سی اور نیک ملی ہے۔ پس پر لوگ کا طلب گار ہے، اسے چا ہئے کہ اصل مقصود پر نظرر کھا ور اس کے لحاظ سے ہر بہت کہ اصل کا معیار نہ بنا ہے۔

وَلِكُلِّ وَجْهَةٌ هُوَمُولِيْهَا فَاسْتَبِقُواالْغَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ اللَّهُ جَمِيهُ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِي يُرْ٥ (١٣٨:٢) بِكُمُ اللَّهُ جَمِيهُ عَالَيْ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِي يُرْ٥ (١٣٨:٢) اور (ديكيو!) هر كروه كيك كوئى نه كوئى ست ہے جس كی طرف عبادت كرتے ہوئے وہ اپنا منہ كر ليتا ہے، پس (اس معاسلے كواس قدر طول ندو) نيكى كى راه بيس ايك دوسرے ہے آھے بڑھ جانے كى كوشش كرو (كماصلى كام يہى ہے) تم كسى جَكْد بھى مواللەتم سبكوپالے كا،الله كى قدرت سےكوئى چيز بابرنہيں \_

قر آن کے نزد میک دین کے اعتقاد وعمل کی اصلی با تیں کیا ہیں؟
پھرائی صورت میں آگے چل کرصاف صاف لفظوں میں واضح کردیا ہے کہ اصل دین
کیا ہے اور کن باتوں سے ایک انسان دین کی سعادت وفلاح حاصل کرسکتا ہے۔ وہ
کہتا ہے: دین محض اس طرح کی باتوں میں نہیں دھراہے کہ ایک شخص نے عبادت کے وقت
پچھٹم کی طرف منہ کرلیا یا پورب کی طرف ۔ اصل دین تو یہ ہے کہ دیکھا جائے خدا پرتی اور
نیک عملی کے لحاظ سے ایک انسان کا کیا حال ہے۔ پھر تفصیل کے ساتھ ہتلا یا ہے کہ خدا پرتی
اور نیک عملی کی باتیں کیا کیا ہیں۔

لَيْسَ الْبَرْآنُ تُوَلُّوا وُجُوْهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ باللَّهِ وَالْيَوْمُ الْاخِرَوَالْمَلْئِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبَيْنَ ۚ وَاتَّى الْمَالَ عَلَى حُبُّهِ ذَوى الْقُرْبَى وَالْيَتَامَٰى وَالْمَسْكِيْنَ وَايْنَ السَّبِيْلِ ۚ وَالسَّائِلِيْنَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامُ الصَّلُوةَ وَالَّذِي الزَّكُوةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَهُدُواوَالصَّبِرِينَ فِي الْبَاسَاءِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ ۚ ٱوۡلَٰئِكَ الَّذِينَ صَدَّقُوا ۚ وَٱوۡلَٰئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ۞ (١٤٧:٢) اور ( دیکھو! ) نیکی مینہیں ہے کہتم نے ( عبادت کے وقت ) اپنامنہ پورب کی طرف اور پچیم کی طرف کرلیا (یاای طرح کی کوئی دوسری بات ظاہری رسم اور ڈھنگ کی كرلى) نيكى كى راه تواس كى راه ب جوالله ير، آخرت كے دن ير، ملائكه ير، تمام كتابول پراورتمام نبيول پرايمان لا تا ہے،اورا پنامال خدا كى مجت كى راہ ميں رشتے داروں ، بتیموں ،مسکینوں ، مسافروں اور سائلوں کو دیتا ہے اور غلاموں کے آ زاد كرانے ميں خرچ كرتا ہے، نماز قائم كرتا ہے، زكو ة اداكرتا ہے، قول وقر اركا يكا موتا ہے، تنگی اور مصیبت کی گھڑی ہویا خوف وہراس کا وقت، ہر حال میں ثابت قدم ر ہتا ہے۔( سویا در کھو! ) ایسے ہی لوگ ہیں (جواپنی دین داری میں ) سیح ہیں اور

یبی ہیں جو برائیوں سے بیچنے والے ہیں۔

جس کتاب میں تیرہ سوبرس سے بیآیت موجود ہے،اگر دنیااس کی دعوت کا مقصد اصلی

نہیں سمجھ کتی تو پھر کون سی بات ہے جسے دنیا سمجھ کتی ہے؟

خدا کی حکمت اسی کی مقتصی ہوئی کہ اختلاف شرائع ظہور میں آئے

سورہ مائدہ میں ہم ویکھتے ہیں ایک خاص ترتیب کے ساتھ مختلف وعوتوں کا ذکر کیا گیا ہے۔ ذکر حضرت موی اور تو رات سے شروع ہوتا ہے۔

رُو رَصْرُتُ تُونَ التَّوْرُةُ فِيهَا هُدَّى وَنُورٌ (٣٠٠٥) إِنَّا أَنْزَلُنَا التَّوْرُةُ فِيهَا هُدَّى وَنُورٌ (٣٠٠٥)

اِن الزنك الكورة فربيها على وتورجه ه ده ...مسيح كرظه بماذكر أماما بر

پھر حضرت سے کے ظہور کا ذکر کیا جا تاہے۔

وَقَقَيْنَا عَلَى الْأَارِهِمُ يِعِيْسَى إِبْنِ مَرْيَهُ (٣٧:٥)

حضرت مسيح کے بعد پیغیبراسلام کاظہور ہوا۔

وَٱنْزَلْنَاۤ إِلَيْكَ الْكِتْبُ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَ ْيِهِ (٣٨:٥)

پھران مختلف دعوتوں کے ذکر کے بعدوہ لوگوں کومخاطب کرتا ہے اور کہتا ہے

لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمُ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ۚ وَلَوْشَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمُ أُمَّةً

وَاحِدَةً وَلِكِنُ لِيَبْلُو كُمْ فِي مَأَ التَّكُمْ فَاسْتَبِقُوا الْغَيْرَاتِ. (٢٨:٥)

ہم نے تم میں سے ہرایک کیلئے (یعنی ہردعوت کے پیرووں کیلئے) ایک خاص شریعت اور راہ تھہرادی۔اگراللہ جا ہتا تو (شریعتوں کا کوئی اختلاف نہ ہوتا) تم سب کوایک

اور راہ ہرادی رامد چاہا در طرعہ دی من من سامت سامت ہوا ہے۔ امت بنادیتا الیکن پیداختلاف اس لئے ہوا کہ (ہروقت وحالت کے مطابق) مہیں جو

ا دکام دیئے گئے ہیں،ان میں تمہاری آز مائش کرے۔ پس (اس اختلاف کے پیچھے نہ

یرد) نیکی تی راہوں میں ایک دوسرے ہے آ گے نکل جانے کی کوشش کرو۔

پیروان مذہب نے وین کی وحدت بھلادی اور شرع کے

اختلاف كوبناء نزاع بناليا

اس آیات پرسرسری نظر ڈال کر آ گے نہ بڑھ جاؤ، بلکه اس کے ایک ایک لفظ پرغور کرو۔

قرآن کا جب ظهور ہوا تو دنیا کا بیرحال تھا کہ تمام پیروان ندا ہب ندہب کو صرف اس کے ظواہر ورسوم ہی میں دیکھتے تھے اور ندہبی اعتقاد کا تمام جوش و خروش اس طرح کی باتوں میں سمٹ آیا تھا۔ ہرگروہ یقین کرتا تھا کہ دوسرا گروہ نجات ہے محروم ہے۔ کیونکہ وہ ویکھتا تھا دوسرے کے اعمال درسوم ویسے نہیں ہیں جیسے خوداس نے اختیار کررکھے ہیں۔ لیکن قرآن کہتا ہے کہنیں، بیدا عمال ورسوم نہ تو دین کی اصل وحقیقت ہیں ندان کا اختلاف حق وباطل کا اختلاف ہے۔ بیمض فد ہب کی مملی زندگی کا ظاہری ڈھانچ ہے۔ مگرروح وحقیقت ان سے بالاتر ہے اور وہی اصل وین ہے۔ اصل دین کیا ہے؟ ایک خدا کی پرستش اور نیک عملی کی بلاتر ہے اور وہی اصل وین ہے۔ اصل دین کیا ہے؟ ایک خدا کی پرستش اور نیک عملی کی ندگی۔ بیر کی امیراث نہیں ہے کہ اس کے سواکسی انسان کو نہلی ہو۔ بیر تمام ندا ہب میں کیسال طور پر موجود ہے۔ اور چونکہ بیاصل دین ہے، اس لئے نہ تو اس میں تغیر موانہ کی کا اختلاف رونما ہوا۔ اعمال ورسوم فرع ہیں، اس لئے ہر زمانے اور ہر ملک کی حالت کے مطابق بدلئے رہاوا۔ اعمال ورسوم فرع ہیں، اس لئے ہر زمانے اور ہر ملک کی حالت کے مطابق بدلئے رہاور جس قدر بھی اختلاف ہوا نہیں میں ہوا۔

پھروہ کہتا ہے: اعمال ورسوم کے اس اختلاف کوتم اس قدرا ہمیت کیوں دے رہے ہو؟ خدا
نے ہرزمانے اور ہر ملک کیلئے ایک خاص طرح کا طور طریقہ تشہرا دیا تھا جو اس کی حالت اور
ضرورت کے مطابق مناسب تھا اور وہ اس پرکار بند ہو گیا۔ اگر خدا چاہتا تو تمام نوع انسانی کو
ایک ہی تو م وجماعت بنادیتا اور فکر وعمل کا کوئی اختلاف وجود میں ہی نہ آتا ، لیکن معلوم ہے کہ
خدانے ایسانہیں چاہا۔ اس کی حکمت کا مقتصیٰ بہی ہوا کہ فکر وعمل کی مختلف حالتیں پیدا ہوں
خدانے ایسانہیں چاہا۔ اس کی حکمت کا مقتصیٰ بہی ہوا کہ فکر وعمل کی مختلف حالتیں پیدا ہوں
۔ لیس اس اختلاف کو حق وباطل کا اختلاف کیوں بنالیا جائے؟ کیوں اس اختلاف کی بنا پر
ایک جماعت دوسری جماعت سے برسر پیکاررہے؟ اصلی چیز جس پرتمام تر توجہ مبذول کرنی
عواجے'' خیرات' ہے، یعنی نیکی کے کام ہیں اور تمام اعمال ورسوم بھی آنہیں کیلئے ہیں۔
غور کرواس آیت میں ''لیکل جَعَلْمَا وِمنْکُمْ شِورْعَةٌ وَصِنْهَا جًا ''بہا، یعنی تم میں سے

ہر جماعت کے لئے ہم نے ایک 'نشرع'' اور''منہاج'' تظہرادی ۔ بیٹبیں کہا کہ ایک ''دین' کظہرادی ۔ بیٹبیں کہا کہ ایک ''دین' کظہرادیا۔ کیونکہ دین توسب کیلئے ایک ہی ہے۔اس میں تعداداور تنوع نہیں ہوسکتا

۔ البیة شرع دمنہاج سب کیلئے کیساں نہیں ہو سکتے ،ضروری تھا کہ ہرعہداور ہر ملک کے احوال وظر دف کےمطابق مختلف ہوں ۔ پس نداہب کااختلاف اصل کااختلاف نہیں ہوا، محض فرع کااختلاف ہوا۔

اس موقع پریہ بات یادر کھنی جائے کہ جہاں کہیں قرآن نے اس بات پرزور دیا ہے كه "اگر خدا جا ہتا تو تمام انسان ايك ہى راہ پرجمع ہو جاتے" يا" ايك ہى قوم بن جاتے" جبیا که آیت مندرجه *صدر میں ہے*توان سب سے مقصود اسی حقیقت کا اظہار ہے۔وہ جا ہتا ہے یہ بات لوگوں کے دلوں میں اتاردے کہ فکر وعمل کا اختلاف طبیعت بشری کا قدرتی خاصہ ہے اور جس طرح ہر گوشے میں موجود ہے، اسی طرح مذہب کے معاملے میں بھی موجود ہے۔پس اس اختلاف کوحق وباطل کا معیار نہیں سمجھنا جا ہیے۔ وہ کہتا ہے: جب خدا نے انسان کی طبیعت ہی ایسی بنائی ہے کہ ہرانسان ، ہرقوم ، ہرعبدا بٹی اپنی تبحیرہ اپنی اپنی پیند اوراینا اینا طورطریقدر کھتا ہے اور ممکن نہیں کسی ایک چھوٹی سے چھوٹی بات میں بھی تمام انسانوں کی طبعیت ایک طرح کی ہوجائے تو پھر کیونکرممکن تھا کہ زبہی اعمال ورسوم کی راہیں مختلف نه ہوتیں اورسب ایک ہی طرح کی وضع وحالت اختیار کریلیتے ؟ یہاں بھی اختلاف ہونا تھا اور اختان بوا کسی نے ایک طریقے سے اصل مقصود حاصل کرنا حالم کسی نے دوسرے طریقے ہے،لیکن اصل مقصود یعنی خداریتی اور نیک عملی کی تعلیم تواس میں سب متفق رہے۔ پس جب اصل مقصود سب کا ایک ہے تو محض ظوا ہر واعمال کے اختلاف سے کیوں ایک دوسر ہے کے نخالف ومعاند ہوجائیں؟ کیوں ہرگروہ دوسرے گروہ کو جھٹلائے؟ کیول نه ہی سیائی کسی ایک ہی نسل وگروہ کی میراث سمجھ لی جائے؟

چنانچے ہم دیکھتے ہیں کہ وہ شریعتوں کے اس اختلاف ہی کیلئے نہیں، بلکہ فکروعمل کے ہر اختلاف کیلئے رواداری اور وسعت نظری تعلیم دیتا ہے، یہاں تک کہ جولوگ اس کی دعوت کے خلاف جبروتشد دکام میں لارہے تھے، ان کی طرف سے بھی اسے معذرت کرنے میں تامل نہیں۔ایک موقع پرخود تی غیمراسلام کو مخاطب کرتے ہوئے کہتا ہے، تم جوش دعوت میں چاہتے موکه ہرانسان کوراہ حقیقت دکھا دو 'لیکن تمہیں یہ بات نہیں بھولنی جاہئے کہ اختلاف فکر وعمل طبیعت انسانی کا قدرتی خاصہ ہے۔تم بہ جرکس کے اندرایک بات نہیں اتاردے سکتے۔ وَلَوْشَاءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَنْ فِي الْآرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيْعًا ۚ آفَانْتَ تُكُرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُومِنِينَ ٥ (٩٩:١٠) اور اگر تمہارا پروردگار جا بتا تو زمین میں جینے انسان میں سب ایمان لے آتے (لیکن تم د مکیورہے ہو کہ اس کی حکمت کا فیصلہ یہی ہوا کہ ہرانسان اپنی اپنی سمجھاور ا بنی اپنی راه رکھے ) پھر کیاتم جا ہتے ہولوگوں کومجبور کردو کہ مومن ہوجا کیں؟ وہ کہتا ہے، انسان کی طبیعت ایسی واقع ہوئی ہے کہ ہر جماعت کواپنا ہی طور طریقہ اچھا دکھائی دیتا ہے،وہ اپنی باتوں کودوسروں کی مخالفانہ نگاہ سے نہیں دیکھ سکتا۔جس طرح تمہاری نظر میں سب سے بہتر راہ تنہاری ہے،ٹھیک اسی طرح دوسروں کی نظر میں سب سے بہتر راہ ان کی ہے۔ پس اس کے سواحیارہ نہیں کہ اس بارے میں قبل اور رواداری اینے اندر پیدا کرو۔ وَلَا تَسُبُوا الَّذِينَ يَدُ عُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُوااللَّهَ عَدُوًّا بغَيْر عِلْمِ ۚ كَالَٰلِكَ زَيَّنَّا لِكُلُّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ثُمَّ اِلِّي رَبُّهِمُ مرجعهم فَينبَنهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ٥ (١٠٨:١) اور (دیکھو!) جولوگ خدا کوچھوڑ کردوس ے معبودوں کو یکارتے ہیں،تم ان پرسب وشتم نه کرو - کیونکه نتیجه میه نکلے گا که بیلوگ جھی از راہ جہل ونادانی خدا کو برا بھلا کہنے

وشتم نہ کرو۔ کیونکہ نتیجہ یہ نکلے گا کہ بیلوگ بھی از راہ جہل ونادانی خدا کو ہرا بھلا کہنے گئیں گے۔ (یا درکھو!) ہم نے انسان کی طبیعت ہی ایسی بنائی ہے کہ ہر گروہ کو اپنا ہی عمل اچھا دکھائی ویتا ہے۔ پھر بالاخرسب کو اپنے پروردگار کی طرف لوٹنا ہے اور وہیں ہر گروہ پراس کے اعمال کی حقیقت کھلنے والی ہے۔

''تشیع''اور''تحزب'' کی گمراہی اور تجدید دعوت کی ضرورت اچھا! جب تمام مٰداہب کا اصل مقصدا یک ہی ہے اور سب کی بنیاد سچائی پر ہے تو پھر قرآن کے ظہور کی ضرورت کیاتھی؟ وہ کہتا ہے: اس لئے کہ اگر چہتمام ندا ہب سچے ہیں ،لیکن تمام ندا ہب کے پیرو سپائی ہے منحرف ہو گئے ہیں ۔اس لئے ضروری ہے کہ سب کوان کی گم شدہ سپائی پراز سرنوجع کردیا جائے۔

اس سلسط میں اس نے بیروان نداہب کی تمام گراہیاں ایک ایک کرکے گنائی ہیں۔وہ اعتقادی اور عملی دونوں طرح کی ہیں۔من جملہ ان کے ایک سب سے بردی گراہی جس پر جابجاز وردیتا ہے،وہ ہے، جسے اس نے ''تشیع'' اور''تحزب'' کے الفاظ سے تعبیر کیا ہے۔ عربی میں ''تشیع'' اور' تحزب'' کے معنی یہ ہیں کہ الگ الگ جسے بنالینا اوران میں الی روح کا بیدا ہوجانا جسے اردو میں گروہ پرتی کی روح سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔

تشيع اورتحزب كي حقيقت

یر گیاای میں مگن ہے۔

''تنیع''اور''تحزب'' کی گمراہی ہے کیامقصود ہے،اسے پوری وضاحت کے ساتھ سمجھ المینا چاہئے۔ اور ''تحزب'' کی گمراہی ہے کیامقصود ہے،اسے پوری وضاحت کے ساتھ سمجھ المینا چاہئے۔ اور نیک عملی کی راہ کھولنا تھا، یعنی خدا کے اس قانون کا اعلان کرنا تھا کہ دنیا کی ہر چیز کی طرح انسانی افکاروا عمال کے بھی خواص ونتائج ہیں۔اچھے فکر وعمل کا بدلدا چھاہے۔ ہرے فکر وعمل کا بدلدا چھاہے۔ ہرے فکر وعمل کا بدلد ہرا ہے۔ لیکن لوگوں نے یہ حقیقت فراموش کر دی اور دین و فد ہب کونسلوں '

قوموں ، ملکوں اور طرح طرح کی رسموں اور رواجوں کا ایک جھا بنالیا۔ نتیجہ بی نکلا کہ اب انسان کی نجات وسعادت کی راہ بینہ سمجھی جاتی کہ سکا کا عقاد اور عمل کیسا ہے، بلکہ سارا دارو مداراس پر آکے شہر گیا ہے کہ کون کس جھے اور گروہ بندی میں داخل ہے۔ تو یقین کیا جاتا ہے کہ وہ نجات کا دروازہ اس پر بند ہو گیا اور دین کی سچائی میں اس کا کوئی حصہ نہیں۔ گویا دین کی سچائی ، آخرت کی نجات کا دروازہ اس پر بند ہو گیا اور دین کی سچائی میں اس کا کوئی حصہ نہیں۔ گویا دین کی سچائی ، آخرت کی نجات اور حق و باطل کا معیار تمام ترگروہ بندی اور گروہ پر تی ہوگئی ، اعتقاد اور عمل کوئی چیز نہیں ہے۔ پھر باوجود بلکہ تمام ندا ہب کا مقصود اصلی ایک ہی ہوائی سے اور سب ایک میں پروردگارعا کم کی پرستش کرنے کے مدعی ہیں ، کین ہرگروہ یقین کرتا ہے کہ دین کی سچائی صرف اس کے حصے میں آئی ہے، باتی تمام نوع انسانی اس سے محروم ہے۔ چنا نچہ ہر مذہب سے خلاف نفر سے وقعصب کی تعلیم دیتا ہے اور دنیا میں خدا پرستی اور دین کی راہ سرتا سر بغض عداوت ، نفر سے وقع شرف اور خوں ریزی کی راہ بن گئی ہے۔

اس بارے میں دعوت قرآنی کی تین مہمات

اس سلسلے میں قرآن نے جن مہمات پر زور دیا ہاں میں تین باتیں سب سے نمایاں ہیں۔
ا۔انسان کی نجات وسعادت کا دارو مدارا عقاد عمل پر ہے، نہ کہ کسی خاص گروہ بندی پر۔
۲ نوع انسانی کیلئے دین الٰہی ایک ہی ہے اور یکساں طور پر سب کواسی کی تعلیم دی گئی ہے۔ پس بیہ جو پیروان ند بہب نے دین کی وحدت اور عالم گیر حقیقت ضائع کر کے بہت سے متخالف اور متخاصم جتھے بنا لئے ہیں ، یہ صرت گراہی ہے۔

سواصل دین تو حید ہے، یعنی ایک پروردگار عالم کی براہ راست پرستش کرنی ،اورتمام بانیان ندا مب نے اسی کی تعلیم دی ہے۔اس کے خلاف جس قدرعقا کداورا عمال اختیار کر لئے گئے ہیں ،اصلیت سے انحراف کا نتیجہ ہیں۔

یهودیت اورنصرانیت کی گروه بندی اوراس کار د

چنانچ آیات مندرجه صدر کے علاوہ حسب ذیل آیات میں بھی ای حقیقت پرزور دیا گیا ہے۔

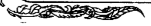
وَقَالُوْا لَنْ يَّلُخُلَ الْجَنَّةَ اِلْاَمَنُ كَانَ هُوْدًا أَوْ نَصَٰرَى تِلْكَ اَمَانِيُّهُمْ قُلُ الْجَنَّةِ اِلْاَمَنُ كَانَتُمْ صَٰدِقِينَ0بَلَى مَنْ اَسْلَمَ وَخُهَهُ لِلَٰهِ وَهُوَمُحْسِنَّ فَلَهُ آجُرُهُ عِنْلَ رَبِّهِ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهُمْ وَلَا خُوفٌ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ٥ (٢:١١١١)

اور ببوداورنساری نے کہا: جنت میں کوئی انسان داخل نہیں ہوسکتا جب تک یہوداور نساری نہ ہو( لیٹن جب تک یہود بت اور نسرانیت کی گروہ بندیوں میں داخل نہ ہو) یہ ان لوگوں کی (جاہلانہ) امتیکیں ہیں۔(اے پیغیر) ان سے کہددو:اگرتم (اس زعم باطل میں) سے ہوتو بتاؤ تمہاری دلیل کیا ہے؟ ہاں! (بلاشہ نجات کی راہ کھلی ہوئی ہے، مگروہ کسی خاص گروہ بندی کی راہ نہیں ہوسکتی، وہ تو ایمان وعمل کی راہ ہے) جس کسی خدا کے آگے سر جھکا دیا اور وہ نیک عمل بھی ہوا تو (خواہ وہ یہودی اور نفرانی ہو، خواہ کوئی ہو) وہ اسے پر دردگار سے اپنا اجریا ہے گا،اس کیلئے نہ یہودی اور نم کا کھٹکا ہے، نہ کسی طرح کی خمکینی۔

دوسرى جلديم حقيقت زياده واضح لفظول ميس بيان كي كي ہے۔:

إِنَّ الَّذِينَ الْمَنُوْاوَالَّذِينَ هَادُوُا وَالنَّصْرَى وَالصَّيئِينَ مَنُ الْمَنَ بِاللَّهِ وَالْبَيْوِينَ مَنُ الْمَنَ بِاللَّهِ وَالْبَيْوُمِ الْاخِرِ وَ عَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ اَجُرُ هُمْ عِنْلَ رَبِّهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ٥ (٢٣:٢)

جولوگ (پیغیمراسلام پر)ایمان لائے ہیں، وہ ہوں یا وہ لوگ ہوں جو یہودی کہلاتے ہیں ، وہ ہوں یا وہ لوگ ہوں جو یہودی کہلاتے ہیں ، وہ ہوں یا وہ لوگ ہوں جو یہودی کہلاتے ہیں یا نساری اور صابی ہوں (کوئی بھی ہوئے تو وہ اپنے ایمان وعمل کا اجراپنے پروردگار سے ضرور پائے گا۔اس کیلئے نہ تو کسی طرح کا کھٹکا ہے ، نہ کسی طرح کی تمگینی۔ یعنی دین سے مقصود تو خدا پرتی اور نیک عملی کی راہ تھی ، وہ کسی خاص حلقہ بندی کا نام نہ



تھا۔ کوئی انسان ہو، کسی نسل وقوم سے ہو، کسی نام سے یکارا جاتا ہو، کیکن اگر خدار سے ایمان

رکھتا ہےاوراس کےانکال بھی نیک ہیں تو دین الهیٰ پر چلنے والا ہےاوراس کیلئے نجات ہے۔ کیکن یہود بوں اورعیسائیوں نے ایک خاص طرح کی نسلی اور جماعتی گروہ بندی کا قانون بنا دیا۔ یہودیوں نے گروہ بندی کا ایک دائر ہ کھینجا اور اس کا نام'' یہودیت'' رکھ دیا۔جواس دائرے کے اندر ہے وہ سچائی پر ہے اور اس کیلئے نجات ہے، جواس سے باہر ہے وہ باطل پر ہے اور اس کیلئے نجات نہیں۔

اسى طرح عيسائيوں نے بھى ايك دائر ، تھينج ليا اوراس كانام "مسيحيت" يا كليسار كوديا۔ جواس میں داخل ہے صرف وہی سیائی پر ہے اور صرف اس کیلئے نجات ہے۔ جواس سے باہر ہے اس کا سیائی میں کوئی حصنہیں اور نجات سے قطعاً محروم ۔ باتی رہاعمل واعتقادتو اس کا قانون یک فلم غیرموثر مو گیا۔ ایک شخص کتنا ہی خدا پرست اور نیک عمل مولین اگر ''یبودیت'' کی نسلی گروہ بندی یا ''مسحیت' کی جماعتی گروہ بندی میں داخل نہیں تو اسے کونی یہودی اور عیسائی مدایت یا فتہ انسان تسلیم نہیں کرسکتا۔لیکن ایک سخت سے سخت برعمل اور بداعتقاد انسان بھی نجات یا فتہ سمجھ لیا جائے گا،اگران گروہ بندیوں میں داخل ہو گا۔ قرآن ان كاى اعتقادكوان لفظول مين نقل كرتا ب- كُونُوا هُودًا أَوْ نَصْرُى تَهْتَدُوا (۱۳۵:۲) یعنی ہدایت کی راہ اعتقاد اورعمل کی راہ نہیں ہے، بلکہ یہودیت اورنصرانیت کی گروہ بندی کی راہ ہے۔ جب تک کوئی یہودی یا نصرانی نہ ہوجائے ، ہدایت یا فتہ نہیں ہوسکتا۔ پھر اس کارد کرتے ہو ئے کہتا ہے: خدا کی ہدایت جو دنیا کا عالم گیرقانون ہے، وہ بھلا ان خود سَاخت رُوه بنديون مين كيونر محدود مو جاستى بي؟بَلى مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِللهِ و تَّهُوَمُحْيِينٌ ( ۲۱۲:۲ ) کے زوراورعموم برغور کرو! کوئی انسان ہو، کسی نسل وقو م اور گروہ بندی کا ہو ہیکن جس کسی نے بھی اللہ کے آ گے عبودیت کا سر جھکا دیا اور نیک عملی کی زندگی اختیار کی ، اس نے دین کی نجات وسعاوت یالی اوراس کیلئے کوئی غم اور کھانہیں۔ غور کرو! ندہبی صداقت کی عالمگیر وسعت کا اس سے زیادہ واضح اور ہمہ گیر

254

اعلان اور کیا ہوسکتا ہے۔

اور یہودیوں نے کہا: عیسائیوں کا دین کچھ نہیں ہے۔ ای طرح عیسائیوں نے کہا: یہودیوں نے کہا: یہودیوں اللہ کی کتاب پڑھتے ہیں کہا: یہودیوں (اللہ کی) کتاب پڑھتے ہیں (اور دونوں کاسر چشمہ دین ایک ہی ہے) ٹھیک ایسی ہی بات ان لوگوں نے بھی کہی جو (مقدس نوشتوں کا) علم نہیں رکھتے (یعنی مشرکین عرب نے کہ وہ بھی صرف اپنے ہی کونجات کا وارث سجھتے ہیں) اچھا! جس بات میں باہم دگر جھگڑ رہے ہیں، قیامت کے دن اللہ اس کا فیصلہ کردے گا (اوراس وفت حقیقت حال سب پرکھل جائے گی)

لعنی باوجود یکه خدا کادین ایک ہی ہے اور کتاب اللی یعنی تورات دونوں کے سامنے ہے، بایں ہمہ مذہبی گروہ بندی کا نتیجہ ہیہ ہے کہ باہم دگر مخالف اور مکذب جھے قائم ہوگئے ہیں ہر جھادوسرے کوجھٹلاتا ہے اور ہر جھاصرف اپنے ہی کونجات وسعادت کا مالک سمجھتا ہے۔

سپائی اصلاً سب کے پاس مرعملاً سب نے کھودی ہے

سوال بیہ ہے کہ جب دین کی راہ ایک ہونے کی جگہ بے شار جھوں اور ٹولیوں میں بٹ گی اور ہر جھا ایک ہی طریقے پر دوسروں کو جھٹلا گی اور ہر جھا ایک ہی طریقے پر دوسروں کو جھٹلا رہا ہے تو اب اس بات کا فیصلہ کیونکر ہوکہ فی الحقیقت سچائی ہے کہاں؟ قرآن کہتا ہے سچائی اصلاً سب کے پاس ہے ، مگر عملاً سب نے کھودی ہے۔ سب کوایک ہی دین کی تعلیم دی گئی تھی اور سب کیلئے ایک ہی عالم گیر قانون ہدایت تھا۔ لیکن سب نے اصل حقیقت ضائع کر دی اور سب کیلئے ایک ہی عالم گیر قانون ہدایت تھا۔ لیکن سب نے اصل حقیقت ضائع کر دی اور سب کیلئے ایک ہی عالم گیر قانون میدا لگ الگ گروہ بندیاں کرلیں۔ اب ہر گروہ دوسرے گروہ اور شب کے ورثے میں آئی ہے، اور شب جھتا ہے دین کی سعادت اور نجات صرف آس کے ورثے میں آئی ہے،

دوسروں کااس میں کوئی حصہ نہیں ۔

عبادت گاہوں میں تفرقہ

سوره بقره میں مندرجه صدر آیت کے بعد ہی حسب ذیل بیان شروع ہوجاتا ہے:
وَمَنُ اَظُلَمُ مِمْنُ مَّنَعَ مَسْجِلَ اللهِ أَنْ يُنُ كُو فِيهَا اسْمُهُ وَ سَعَى
فِي خَوَابِهَا أُولِيْكَ مَا كَانَ لَهُمُ أَنُ يَلُ خُلُوهَا إِلَّا خَانِفِينَ لَهُمُ لَهُمُ فِي اللّٰخِرَةِ عَلَى اللّٰهِ عَظِيمٌ ٥ (١٣:١١)
فِي اللّٰنَيَا خِزْيٌ وَلَهُمُ فِي الْآخِرَةِ عَلَى اللّٰ عَظِيمٌ ٥ (١٣:١١)
اور غور كرو! اس سے بر هر ظلم كرنے والا انسان كون ہوسكتا ہے جوالله كى عبادت

گاہوں میں اس کے نام کی یاوسے مانع آئے اوران کی ویرانی میں کوشاں ہو؟ جن لوگوں کے ظلم وشرارت کا بیحال ہے، یقیناً وہ اس لائق نہیں کہ خدا کی عبادت گاہوں میں قدم رکھیں بجزاس حالت کے کہ (دوسروں کواپنی طاقت سے ڈرانے کی جگہ خود دوسروں کی طاقت سے ڈرانے کی جگہ خود دوسروں کی طاقت سے اُڈرے سم جہ ہوئے ہوں ۔ یا در کھو! ایسے لوگوں کیلئے دنیا

میں بھی رسوائی ہے اور آخرت میں بھی ہخت ترین عذاب۔ لینی مذہبی گروہ بندی کی گمراہی کا نتیجہ بیہ ہے کہ خدا کی عبادت گا ہیں تک الگ الگ ہوگئ

ہیں اور باوجود یکہ تمام پیروان مذہب ایک ہی خدا کے نام لیوا ہیں ،لیکن ممکن نہیں ایک مذہب کا پیرودوسرے مذہب کی بنائی ہوئی عبادت گاہ میں جا کرخدا کا نام لے سکے۔ اتناہی نہیں ، بلکہ ہرگروہ صرف اپنی عبادت گاہ کوخدا کی عبادت گاہ سجھتا ہے، دوسرے گروہ کی

عبادت گاہ اس کی نظروں میں کوئی احترام نہیں رکھتی جتی کہ بسااوقات وہ ندہب کے نام پر اٹھتا ہے اور دوسروں کی عبادت گاہیں منہدم کر ڈالتا ہے۔قر آن کہتا ہے: اس سے بڑھ کر

انسان کاظلم اور کیا ہوسکتا ہے کہ خدا کے بندوں کوخدا کی یادے روکا جائے اور صرف اس

لئے روکا جائے کہ وہ ایک دوسرے مذہبی گروہ سے تعلق رکھتے ہیں یا ایک عبادت گاہ ڈھادی جائے اور اس لئے ڈھا دی جائے کہ وہ ہماری بنائی ہوئی نہیں ہے، دوسرے گروہ کی بنائی

ا ہوئی ہے۔کیاتمہارے بنائے ہوئے مذہبی جھوں کے اختلاف سے خدا بھی مختلف ہو گئے؟

اوراس لئے ایک جھے کی بنائی ہوئی عبادت گاہ تو خدا کی عبادت گاہ ہوئی ،مگر دوسرے کی بنائی ہوئی عبادت گاہ خدا کی عبادت گاہ نہیں:

وَلَا تُوْمِنُو اللَّهِ مِنُو اللَّهِ مَنَ عَبِعَ دِينَكُمْ قُلُ إِنَّ الْهُلَى هُلَى اللَّهِ اَنْ يُولَّتُهُ مِنُ اللَّهِ اَنْ يُولِّتُهُ مِنْ اللَّهِ اَنْ الْهُلَّهُ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَاللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلِمُ اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلِمُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا لَهُ وَلِمُ وَاللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلِمُ الللْهُ وَلَا الللْهُ وَلِمُ الللْهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلِمُ اللْهُ وَلِمُ اللْهُ وَلِمُ اللْهُ وَلِمُ اللْهُ وَلَا اللْهُ وَلِمُ اللْهُ وَلَا الللْهُ وَلَا اللْهُ وَلِمُ الللْهُ وَاللِمُ وَاللَّهُ وَلِمُ الللْهُ وَلَا اللْهُ اللْهُ وَلِمُ الللْهُ وَاللِمُ وَاللْهُ وَل

یعنی یہودیوں کا عقادیہ ہے کہ وحی و نبوت کی ہدایت جو انہیں دی گئی ہے، وہ صرف آنہیں کی بیائے ہے، ممکن نہیں کی دوسرے انسان یا قوم کو یہ بات حاصل ہو سکے۔ چنا نچہ اسی بنا پر وہ کہتے ہیں: اپنے ندہب کے آدمیوں کے علاوہ اور کسی آدمی کی سچائی اور بزرگی تسلیم نہ کر داور نہ یہ بات مانو کہ تمہارے خلاف (یعنی یہودیوں کے خلاف ) کسی آدمی کی کوئی دلیل خدا کے حضور مقبول ہو سکتی ہے۔ قرآن اس زعم باطل کور دکر تا ہے اور کہتا ہے" آن الله بندی هُدی الله "ہدایت کی راہ تو وہی ہے جو اللہ کی ہدایت ہوگا، ہدایت انسان یا گروہ ہی کیلئے نہیں ہے، سب کیلئے ہے۔ پس جو انسان بھی ہدایت کی راہ پر چلے گا، ہدایت یا فتہ ہوگا، خواہ یہودی ہویا کوئی ہو۔

یہودی اینے آپ کونجات یا فتہ امت بیجھتے تھے اور کہتے تھے دوزخ کی آگ ہم پرحرام کردی گئی ہے

یبود بوں کی گروہ بندی کاغرور یہاں تک بڑھ گیا تھا کہوہ کہتے تھے خدانے دوزخ کی آگ ہم پر ترام کر دی ہے۔اگر ہم میں ہے کوئی آ دمی جہنم میں ڈالا بھی جائے گا تو اس لئے

#### أحالكتاب

آئیس کہ اسے عذاب میں ڈالا جائے ، بلکہ اس لئے کہ گناہ کے داغ دھبوں سے پاک وصاف کر دیا جائے اور پھر جنت میں جا داخل ہو۔ قرآن ان کا بیزیم باطل جا بجانقل کرتا ہے اور پھر اس کار دکر تے ہوئے اور پھر جنت میں جا داخل ہو۔ قرآن ان کا بیزیم باطل جا بجانقل کرتا ہے اور پھر اس کار دکر تے ہوئے کہ جہوں گروہ بندی کا ہر فردنجات یا فتہ ہے اور عذاب اخروی سے اسے چھٹکارا مل چکا ہے؟ کیا تہمیں خدانے غیر مشروط نجات کا کوئی پٹالکھ کر دے دیا ہے کہ جہاں ایک انسان یہودی ہوا اور آتش دوز خ اس پر حرام ہوگئی؟ اگر نہیں دیا ہے تو پھر بنا وُ ایسا اعتقاد رکھنا خدا پر افتر انہیں ہے تو اور کیا ہے؟ اس کے بعد صاف صاف لفظوں میں خدائے قانون عمل کا اعلان کرتا ہے۔ "جس کسی نے بھی بھلائی کمائی ، اس کیلئے بھلائی ۔ کہاں کے بعد صاف سے برائی کمائی ، اس کیلئے برائی ہے۔ جس کسی نے بھی بھلائی کمائی ، اس کیلئے بھلائی ہے۔ "جس کسی نے بھی بھلائی کمائی ، اس کیلئے بھلائی ہے۔ "جس کسی نے بھی بھلائی کمائی ، اس کیلئے بھلائی ہی ، بہودی ، اور دود دھ پینے سے صحت و تو انائی ملتی ہے ، خواہ پینے والا کسی نسل و تو م اور گروہ سے تعلق کہودی ، اور دود دھ پینے سے صحت و تو انائی ملتی ہے ، خواہ پینے والا کسی نسل و تو م اور گروہ سے تعلق کہودی ، اور دود دھ پینے سے صحت و تو انائی ملتی ہے ، خواہ پینے والا کسی نسل دی بدلائیں جاسکا کہودی ، اور دوہ اس لئے بدلائیس جاسکا کہوں کرنے والے کی نسل یا گروہ بندی کیا ہے۔ چنا نچے سورہ ابقرہ میں ہے۔

وَقَالُوْ النِّ تَمَسَّنَا النَّادُ إِلَّا آيَّامًا مَّعُكُودَةً ۚ قُلُ اتَّخَلُتُمْ عِنْكَاللَّهِ عَهْلَا فَكُ اللَّهِ مَا لَا تَعَلَّمُونَ ٥ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعَلَّمُونَ ٥ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعَلَّمُونَ ٥ مَنْ كَسَبَ سَيِّعَةً وَاَحَاطَتُ بِهِ خَطِيْئَتُهُ فَأُولِيكَ اَصْحٰبُ النَّادِ هُمْ فِيهَا خَلِكُونَ ٥ وَالَّذِينَ الْمَنُو اوَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ أُولِيْكَ اَصْحٰبُ النَّادِ هُمْ فِيهَا خَلِكُونَ ٥ وَالَّذِينَ الْمَنُو اوَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ أُولِيْكَ اَصْحٰبُ النَّادِ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَلْكُونَ ٥ (٥٠:١-٨٠)

اور ان لوگوں نے (لیعنی یہودیوں نے) کہا: ہمیں جہنم کی آگ بھی چھونے والی نہیں، اور اگر چھوے بھی جہونے والی نہیں، اور اگر چھوے بھی تواس سے زیادہ نہیں کہ چند دنوں کیلئے چھوے (اے پیٹیمر!) ان سے کہو: یہ جوتم کہتے ہوتو کیا تم نے خداسے کوئی قول وقر ارکر الیا ہور اب وہ اپنے قول وقر ارسے پھرنہیں سکتا، یا پھرتم خدا کے نام سے ایک ایسی (جھوٹی) بات کہدر ہے ہوجس کا تنہیں کوئی علم نہیں۔



نہیں! (خدا کا قانون تو یہ ہے کہ کی نسل اور کسی گروہ کا انسان ہو، لیکن ) جس کسی نہیں! (خدا کا قانون تو یہ ہے کہ کسی سے نے بھی برائی کمائی اور اپنے گناہوں میں گھر گیا تو وہ دوزخی گروہ میں سے ہے، ہمیشہ دوزخ میں رہنے والا۔اورجس کسی نے بھی ایمان کی راہ اختیار کی اور نیک عمل ہوا تو وہ بہتی گروہ میں سے ہے، ہمیشہ بہشت میں رہنے والا۔

قانون نجات كااعلان عام

سورہ نساء میں نہ صرف یہود یوں اور عیسائیوں کو بلکہ سب کو مخاطب کر کے صاف صاف اعلان کر دیا ہے، ایسا اعلان جس کے بعد کی طرح کے شک وشبہ کی گنجائش باتی نہیں رہی ۔

لَیْسَ بِاَمَا نِیْکُمْ وَلَا اَمَانِیْ اَهْلِ الْکِتْبِ \* مَنْ یَعْمَلُ سُوّءً
یُجُوزِیه وَلَا یَجِدُلَهُ مِنْ دُونِ اللهِ وَلِیّا وَلَا نَصِیْدًا ٥ (۱۲۳:۸)

(مسلمانو!یادر کھونجات اور سعادت ) نہتو تمہاری آرزووں پر موقوف ہے نمائل کتاب کی آرزووں پر (خدا کا قانون تو یہ ہے کہ ) جوکوئی بھی برائی کرے گائی کا تیجائی کے سامنے آئے گااور پھر نہتو کی کی دوتی بچا سکے گی نہی طاقت کی مددگاری۔
سامنے آئے گااور پھر نہتو کی کی دوتی بچا سکے گی نہی طاقت کی مددگاری۔

یہودی سمجھتے تھے غیر مذہب والوں کے ساتھ معاملت میں دیانت داری ضروری نہیں ،قر آن کااس پرا نکار

اس مذہی گروہ بندی کا نتیجہ تھا کہ یہودی تیجھتے تھے بھائی اور دیانت داری کے جس قدر بھی احکام ہیں وہ اس لئے نہیں ہیں کہ تمام انسانوں کے ساتھ عمل میں لائے جائیں، بلکہ حض اس لئے ہیں کہ ایک میں دوں رہے یہودی کیساتھ بددیانتی نہ کرے۔وہ کہتے تھے:اگرایک آدمی ہمارا ہم فدہب نہیں ہے قو ہمارے لئے جائز ہے کہ جس طرح بھی چاہیں اس کا مال کھا لیں، پھھ وری نہیں کہ راست بازی ودیانت کے اصول محوظ رکھے جائیں۔ چنانچے لین دین میں سود لینے کی ممانعت کو انہوں نے صرف اپنے ہم فدہوں کے ساتھ مخصوص کر دیا تھا اور آج سی سان کا طرز عمل یہی ہے۔وہ کہتے ہیں کہ ایک یہودی کو دوسرے یہودی سے ظالمانہ سود نہیں لینا چاہئے۔لین ایک یہودی غیر یہودی سے لئو کوئی مضا نقت نہیں۔قرآن ان کے نہیں لینا چاہئے۔لین ایک یہودی غیر یہودی سے لئو کوئی مضا نقت نہیں۔قرآن ان کے نہیں لینا چاہئے۔لین ایک یہودی غیر یہودی سے لئو کوئی مضا نقت نہیں۔قرآن ان کے نہیں لینا چاہئے۔لین ایک یہودی غیر یہودی سے لئو کوئی مضا نقت نہیں۔قرآن ان کے مہیں لینا چاہئے۔لین ایک یہودی غیر یہودی سے لئو کوئی مضا نقت نہیں۔قرآن ان کے ساتھ کوئی مضا نقت نہیں ایک یہودی غیر یہودی سے لئو کوئی مضا نقت نہیں۔قرآن ان کے ساتھ کوئی مضا نقت نہیں۔

3. 3.7

### أم الكتاب

أَسْ عَقَيدِ كَاذْ كَرَكُرَ تَااوراتِ ان كَى بَهِتَ بِرْى مَّرَائِي قُرَاردِ يَا ہِـــــــــــــــــــــــــــ وَأَخُلِيْ هِمُ الرِّيُوا وَ قَلْ نُهُوا عَنْهُ وَآكُلِهِمْ أَمُوالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ. (١١:٢١)

اوران کا سود کھانا ، حالانکہ دو اس ہے روک دیئے گئے تھے ،ادران کی ہیر بات کہ لوگوں کا مال ناچائز طریقے سے کھالیتے تھے۔

ای طرح جو یبودی عرب میں آباد تھوہ کہتے تھے:عرب کے ان پڑھ باشندوں کے ساتھ معاملہ کرنے میں راست بازی ودیانت داری کچھ ضروری نہیں۔ بیلوگ بت پرست ہیں ہم ان لوگوں کا مال جس طرح بھی کھالیں ہمارے لئے جائز ہے۔

ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمُ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الْآ مِّيْنَ سَبِيلٌ وَ يَقُولُونَ عَلَى اللهِ الْكَانِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ 0 بَلَى مَنَ اَوُفَى بِعَهْدِهِ وَاتَّقَى فَإِنَّ اللهِ يُحِبُّ الْمُتَقِيْنَ 0 (٢١-٧٤)

(یہود کیوں کی) پیر بدمعاملگی )اس لئے ہے کہ دہ کہتے ہیں (عرب کے )ان پڑھلاگوں ہے (بدمعاملگی کرنے میں) ہم ہے کوئی باز پر نہیں ہوگی، (جس طرح بھی ہم چاہیں ان کامال کھاسکتے ہیں، حالانکہ )ایسا کہتے ہوئے دہ صرت اللہ پر افتر اکرتے ہیں۔
ہاں! (ان سے باز پر س ہواور ضرور ہو، کیونکہ اللہ کا قانون تو یہ ہے کہ) جو کوئی اپنا تول وقر ارسچائی کے ساتھ پورا کرتا ہے اور برائی سے پچتا ہے تو وہی اللہ کی خوشنودی حاصل کرتا ہے۔ اور اللہ برائی سے بچتا ہے تو وہی اللہ کی خوشنودی حاصل کرتا ہے۔ اور اللہ برائی سے بچتا دالوں کو دوست رکھتا ہے۔

یعنی ایسا عقیدہ رکھنا خدا کے دین پرصری افتراء ہے۔خدا کا دین تو یہ ہے کہ ہرانیان کے ساتھ نیکی کرنی چاہئے اور ہر حال میں راست بازی و دیانت داری کی راہ چانی چاہئے ،خواہ کوئی انسان ہواور کسی عقید ہے اور گروہ کا ہو، کیونکہ سفید ہر حال میں سفید ہے اور سیاہ ہر حال میں سیاہ ۔کوئی سفید چیز اس لئے کالی نہیں ہوسکتی کہ کس آ دمی کو دی گئی ہے۔ اور کوئی کالی چیز اس لئے سفید نہیں ہوسکتی کہ کس نسل اور کس گروہ کے ہاتھوں نگائی ہے۔ پس دیانت داری ہر حال میں دیانت داری ہے اور بددیانتی ہر حال میں بددیانت -حضرت ابر اہیم کی شخصیت سے استشہاد

نرول قرآن کے وقت بڑے نہ ہی گروہ عرب میں تین تھے۔ یہودی ،عیسائی اور مشرکین عرب۔ اور یہ تین کے دفتہ بڑے نہ ہی گروہ عرب میں تین تھے۔ یہودی ،عیسائی اور مشرکین عرب۔ اور یہ تینوں حضرت ابراہیم کی شخصیت کو یکساں طور پرعزت واحترام کی نظر سے دیکھتے تھے۔ کیونکہ تینوں گروہ بندی کی مرات اسادہ سوال ان تینوں کے آئے بیش کرتا کی گراہی واضح کرنے کیلئے ایک نہایت سیدھا سادہ سوال ان تینوں کے آئے بیش کرتا ہے۔ اگر دین کی سچائی گروہ بندیوں کے ساتھ وابستہ ہوتہ تاؤ حضرت ابراہیم کس گروہ بندی کے آدی تھے؟ پیظا ہرہے کہ اس وقت تک نہتو یہود یت کاظہور ہواتھا، نہ سیحیت کا اور بندی کی روہ بندی ہی موجود تھی۔ پھراگر ابراہیم کسی گروہ بندی میں داخل نہ ہونے پر بھی دین حق کی راہ تھی کی راہ تھی جو تہاری تھا ہوئی گروہ بندی میں داخل نہ ہونے پر بھی دین حق کی راہ تھی کی راہ تھی کی راہ تھی جو تہاری تہا ہوئی گروہ بندیوں سے بالائر اور نوع انسانی کیلئے عالم گیر قانوں نجات ہوئی خدا کی مواحد انہ پرستش اور نیک علی کی زندگی۔

وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَو نَصْرَى تَهْتَكُوا ۚ قُلْ بَلُ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ

حَنِيْقًا.وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ0 (١٣٥:٢)

اور یبودی کہتے ہیں: یبودی ہوجاؤ ، آبرایت پاؤ گے۔نصاری کہتے ہیں،نصرانی ہو جاؤ ، ہدایت پاؤ گے۔ (اے پیغیبر) تم کہو بنیس! (الله کی عالمگیر ہدایت تمہاری ان گروہ بندیوں کی پابند نبیس ہو سکتی ) ہدایت کی راہ تو وہی صفی راہ ہے جو ابراہیم کاطر بقة تھا اور وہ شرکوں میں سے نہ تھا۔

سوره آل عمران ميں يم مضمون زياده وضاحت كساتھ بيان كيا ہے۔ يَا هُلَ الْكِتْبِ لِمَد تُعَاّجُونَ فِي آ اِبْر هِيمَ وَمَا أُنْزِلَتِ التَّوْرُ قُ وَالْإِنْجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْلِهِ "أَفَلَا تَعْقِلُونَ ٥ (٢٥:٣)

اے اہل کتاب! تم ابراہیم کے بارے میں کیوں ججت کرتے ہو، حالانکہ یہ بات

بالکل ظاہر ہے کہ تورات اور انجیل نازل نہیں ہوئیں مگر اس کے بعد۔ بھر کیا اتی صاف بات سمجھنہیں سکتے ؟

یعنی وہ یہودیوں اور عیسائیوں سے سوال کرتا ہے: تمہاری ان گروہ بندیوں کی تاریخ
زیادہ سے زیادہ تو رات اور انجیل کے ظہور تک جاسکتی ہے، کیونکہ انہیں کی نسبت سے گروہ
بندیوں کے حلقے کھنچے گئے ہیں۔ اچھا! بتاؤ تو رات سے پہلے بھی ہدایت یا فتہ انسان موجود
سخے یانہیں؟ اگر ہے تو ان کی راہ کیا تھی؟ خود تمہار سے اسرائیلی گھر انے کے تمام نبیوں کی راہ
کیا تھی؟ حضرت ابراہیم نے اپنے بیٹوں اور پوتوں کو جس دین کی تلقین کی وہ دین کون سا
تھا؟ حضرت لیعقوب جب بستر مرگ پر ہے اور اپنے بیٹوں کو دین الی پر قائم رہنے کی
وصیت کر رہے تھے تو اس دین سے مقصود کون سا دین تھا؟ بیتو ظاہر ہے کہ وہ یہودیت یا
مسیحیت کی گروہ بندی نہیں ہو بیتی، کیونکہ بیدونوں گروہ بندیاں حضرت موئی اور حضرت سے
کیا م پر کی گئی ہیں اور وہ حضرت ابراہیم اور حضرت یعقوب وغیر ہم سے گئی سوہرس بعد پیدا
ہوئے ۔ پس معلوم ہوا تمہار سے ان خود ساختہ صلقہ ہائے نجات سے بھی کوئی بالاتر راہ نجات
موجود ہے جو اس وقت بھی نوع انسانی کے سامنے موجود تھی جب ان صلقہ بندیوں کانام
موجود ہے جو اس وقت بھی نوع انسانی کے سامنے موجود تھی جب ان صلقہ بندیوں کانام
موجود ہے جو اس وقت بھی نوع انسانی کے سامنے موجود تھی جب ان صلقہ بندیوں کانام
موجود ہے جو اس وقت بھی نوع انسانی کے سامنے موجود تھی جب ان صلقہ بندیوں کانام
موجود ہے جو اس وقت بھی نوع انسانی کے سامنے موجود تھی جب ان صلقہ بندیوں کانام
کیلئے کسی گروہ بندی کی نہیں ، بلکہ اعتقاد اور عمل کی ضرورت ہے۔

آمُ كُنْتُمُ شُهَدَآءَ إِذْ جَضَرَ يَعْقُونَ الْمَوْثُ اِذْقَالَ لِبَنِيْهِ مَا تَعْبُدُوْنَ مِنْ بَعْدِیُ ۚ قَالُوا نَعْبُدُ اِلهَکَ وَاللهَ ابْآئِکَ اِبْراهِیْمَ وَاِسُمٰعِیلَ وَاِسۡخَقَ اِلٰهَا وَّاحِدًاوَّنَحُنُ لَهُ مُسُلِمُونَ۞(١٣٣:٢)

پھر کیاتم اس وقت موجود تھے جب یعقوب کے سر ہانے موت آ کھڑی ہوئی تھی او راس نے اپنی اولاد سے پوچھا تھا: بتاؤ میر سے بعد کس کی عبادت کرو گے؟ انہوں نے جواب میں کہا تھا: اس ایک خدا کی عبادت کریں گے جس کی تو نے عبادت کی ہے اور تیر سے بزرگوں ابراہیم ،اساعیل اور اسحات نے کی ہے، اور ہم خدا کے

### حکموں کے فر ماں بر دار ہیں۔

اصل دین وحدت واخوت ہے نه که تفرقه ومنا فرت

وہ کہنا ہے: دین الی کی اصل نوع انسانی کی اخوت ووحدت ہے نہ کہ تفرقہ و منافرت۔خدا کے جتنے رسول بھی دنیا میں آئے،سب نے یہی تعلیم دی تھی کہتم سب اصلاً ایک ہی امت ہواورتم سب کا پروردگارا یک ہی پروردگار ہے۔پس چاہئے کہ سب اس ایک ہی بروردگار کی بندگی کریں اور ایک گھر انے کے بھائیوں کی طرح مل جل کررہیں۔اگر چہ ہر نہ جب کے داعی نے اس داہ کی تعلیم دی بھی نہ ہر نہ جب کے پیروؤں نے اس سے انجراف کیا۔ نتیجہ یہ نکلا کہ ہر ملک، ہرقوم، ہرنسل نے اپنے اپنے جتنے الگ بنا لئے اور ہر جتھا اپنے طور طریقے میں مگن ہوگیا۔

قرآن نے پچھلے رسولوں اور فدہب کے بانیوں میں سے جن جن رہنماؤں کے مواعظ نقل کئے ہیں ان سب میں بھی اصل اصول یہی حقیقت ہے اور عموماً کثر مواعظ کا خاتمہ دین کی وحدت اور انسان کی عالمگیراخوت کی تعلیم پر ہی ہوتا ہے۔ مثلاً سورہ مومنون میں سب سے پہلے حضرت نوٹے کی دعوت کاذکر کیا ہے۔

وَلَقَلُ ٱرْسَلُنَا نُوْحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَلْقُومُ اعْبُلُوا اللَّهَ مَالَكُمْ مِّنْ اِللهِ غَيْرُهُ \* آفَلَا تَتَقُونَ (٢٣:٢٣)

س كے بعد ان دعوتوں كى طرف اشاره كيا ہے جو حضرت نوح كے بعد موتى رئيں۔ ثُمَّ اَنْشَانَا مِنُ بَعْدِ هِمْ قَرْنًا اخْرِيْنَ ٥ فَارْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ آنِ اعْبُدُوا اللهَ مَالكُمْ مِنْ اللهِ غَيْرُهُ (٣٢-٣١٣٣)

پھر حضرت موئ کا ذکر کیا ہے۔

ثُمَّ اَرْسَلْنَا مُوسَى وَاَخَاهُ هَرُونَ ٥٥ (٣٥:٢٣) حضرت موكلًا كے بعد حضرت سے كى دعوت نماياں ہوئى۔ وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرُيمَ وَاُمَّةَ اليَّةُ (٥٠:٢٣)

#### أم الكتاب

پھران تمام دعوتوں کے بعدصدائے حق بلند ہوتی ہے۔

يَا يُهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَ وَاعْمَلُوا صَالِحًا ۚ إِنِّى بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ٥ وَإِنَّ هٰذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَّاحِلَةً وَآنَا رَبُّكُمُ فَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ٥ وَإِنَّ هٰذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَّاحِلَةً وَآنَا رَبُّكُمُ فَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ أَمْرَ هُمْ بَيْنَهُمْ ذَبُرًا ۚ كُلُّ حِزْبٍ بِهَا لَلَ فَا تَقُونِ فَتَقَطَّعُوا آمُرَ هُمْ بَيْنَهُمْ ذَبُرًا ۚ كُلُّ حِزْبٍ بِهَا لَلَ فَيْ مُونَ وَنَ ٥ (٥٣-٥١-٥٣)

(اور) ہم نے تمام رسولوں کی بہی عظم دیا تھا کہ پاک وصاف چیزیں کھاؤاور نیک علی کی زندگی بسر کرو۔ تم جو پچھ کرتے ہوا س سے میں بخر نہیں ہوں۔ اور دیکھو!) ہیتہاری قوم دراصل ایک ہی قوم ہے اور میں تم سب کا پروردگار ہوں، پس نافر مانی سے بچو لیکن پھراہیا ہوا کہ لوگوں نے ایک دوسرے سے کٹ کر جدا چدادین بنالئے۔ ہرٹولی کے بیلے جو پچھ پڑ گیا ہے ای میں مگن ہے۔

بدروں بات بروں سے باور اسے بیا ہے ہو بیا ہے اس ان الم اللہ کا بندگی کرواور نیک عملی کی زندگی اس اور نیک عملی کی زندگی اضار سولوں نے یکے بعد دیگر سے بہی تعلیم دی تھی کہ خدا کی بندگی کرواور نیک عملی کی زندگی اختیار کرو۔ تم سب کا پروردگارا کی بھی بروردگار ہے۔ تم میں سے کوئی گروہ دوسرے گروہ کواپنے سے الگ نہ سمجھے، نہ کوئی گروہ دوسرے گروہ کا مخالف ہوجائے۔ "فَتَقَطَّعُوْا آمُرَ هُمْ بَیْنَا ہُمْ ذُبُرًا "کین لوگوں نے یہ تعلیم فراموش کردی اور اپنی الگ الگ ٹولیاں بنالیس۔ "کُلُّ جِزْبٍ مُبِهَا لَدَ یَهِمْ فَرِحُونَ ٥ " اب ہرٹولی ای میں مَن ہے جواس کے یلے پڑگیا۔

رسم اصطباغ

ندہبی گروہ بندی کی رسموں میں سے ایک رسم وہ ہے جوعیسائی کلیسانے اختیار کرر کھی ہے اور جسے وہ اصطباغ (بیتسما) سے تعبیر کرتے ہیں۔ بید دراصل ایک یہودی رسم تھی جواس وقت اداکی جاتی تھی جب لوگ گناموں سے تو بہ کیا کرتے تھے اور اس لئے فی نفسہ ایک مقررہ رسم سے زیادہ اہمیت نہیں رکھتی۔ لیکن عیسائیوں نے اسے انسانی نجات وسعادت کی بنیاد سمجھ لیا ہے۔ جب تک ایک شخص سے علیہ السلام کے نام پر اصطباغ نہ لے وہ نجات یا فتہ انسان نہیں سمجھا جاتا۔ قرآن کہتا ہے: یہ کیسی گمراہی ہے کہ انسانی نجات وسعادت جس کا دار و مدار عمل واعتقاد پر ہے جھش ایک مقررہ رسم کے ساتھ وابستہ کر دی جائے! انسانوں کا بیہ تھہرایا ہوا اصطباغ اللہ کا اصطباغ نہیں ہے، اللہ کا اصطباغ تو بیہ ہے کہ تمہارے دل خدا پرتی کے رنگ میں رنگ جائیں۔

صِبْغَةَ اللَّهِ وَمَنْ آحُسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبْغَةً وَنَحُنُ لَهُ عَبِلُونَ ٥ صِبْغَةً وَنَحُنُ لَهُ عَبِلُونَ٥٠ (١٣٨:٢)

یہ اللہ کارنگ ہے( یعنی وین اللی کا قدرتی اصطباع ہے) اور اللہ سے بہتر رتگ دیے میں اور کون ہوسکتا ہے؟ ہم تواس کی بندگی کرنے والے ہیں۔

قانون عمل

اس طرح سورہ بقرہ میں بار بار کہتا ہے: دین اللی عمل کا قانون ہے اور ہرانسان کیلئے وہی ہوتا ہے جواس کے عمل کی کمائی ہے۔ یہ بات کہ ایک گروہ میں بہت سے نبی اور برگزیدہ انسان ہو چکے ہیں یا نیک انسانوں کی نسل میں سے ہے یا کسی پچھلی قوم سے رشتہ قد امت رکھتا ہے جات وسعادت کیلئے کچھ سود مندنہیں۔

تِلْكَ أُمَّةٌ قَلْ خَلَتُ لَهَا مَا كُسَبَتُ وَلَكُمْ مَّا كُسَبَتُمْ وَلَا تُسْبَتُمْ وَلَا تُسْبَتُمْ وَلَا تُسْبَلُونَ (١٣٣:٢)



### قرآن کی دعوت

چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کوئی بات بھی قرآن کے صفحوں پراس درجہ نمایاں نہیں ہے جس قدر سیر بات ہے۔اس نے بار بارصاف اور قطعی لفظوں میں اس حقیقت کا اعلان کر دیا ہے کہ وہ کسی نئی فمہ ہی گروہ بندی کی دعوت لے کرنہیں آیا ہے، بلکہ جا ہتا ہے تمام فم ہبی گردہ بندیوں کی جنگ ونزاع سے دنیا کونجات دلا دے اور سب کواسی ایک راہ پر جمع کردے جوسب کی مشترک اور متفقدراہ ہے۔

وہ بار بار کہتا ہے: جس راہ کی میں دعوت ہوں وہ کوئی نئی راہ نہیں ہے اور نہ سچائی کی راہ نئ ہوسکتی ہے۔ بیو ہی راہ ہے جواول روز سے موجود ہے اور تمام ندا ہب کے داعیوں نے اس کی طرف بلایا ہے۔

> شَرَع لَكُمْ مِنْ اللِّايْنِ مَاوَضَى بِهِ نُوْحًا وَّالَّذِي َ اَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهَ إِبْرِهِيْمَ وَ مُوسَى وَعِيْسَى اَنُ آقِيْمُوا اللَّايْنَ وَلَا تَتَفَرَّقُوْ إِفِيْهِ. (١٣:٣٢)

اور (دیکھو!) اس نے تمہارے لئے دین کی وہی راہ تھرائی ہے جس کی وصیت نوح کو کی گئی اور جس پر چلنے کا ابراہیم اور موئی اور عیسیٰ کو تکم دیا تھا۔ (ان سب کی تعلیم یہی تھی) کہ الدین (لیعنی خدا کا ایک ہی دین) قائم رکھواور اس راہ میں الگ الگ نہ ہوجاؤ۔

سور ہ نساء میں ہے

إِنَّا ٱوۡحَيْنَا اِلَيْكَ كُمَا ٱوۡحَيْنَا اِلٰى نُوحِ وَّالنَّبِيْنَ مِنْ بَعْدِهِ وَٱوۡحَيْنَا اِلۡى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَالْاَ وَالْحَلّٰ وَالْحَلّٰ وَيُعْقُونَ وَالْاَ

سُبَاطِ وَعِيْسَى وَٱيُّوْبَ وَيُونَسَ وَهُرُونَ وَ سُلَيْمَنَ وَ الْيُنَا ِ دَاوُدَ زَيُورًا وَرُسُلًا قَنْ قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ لَقُصْصُهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ لَقُصْصُهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ لَقُصْصُهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ

(اے پیغیرا) ہم نے تہمہیں ای طرح اپنی وحی سے خاطب کیا ہے جس طرح نوح کو کیا تھا اور ان تمام نبیوں کو کیا تھا جونوح کے بعد ہوئے۔ نیز جس طرح ابراہیم، اساعیل ،اسحاق، بیقوب عیسی، ایوب، یونس، ہارون، سلیمان (وغیرہم) کو خاطب کیا اور داؤ دکوز بورعطا کی۔علاوہ بریں وہ رسول جن میں سے بعض کا حال ہم تہمیں پہلے ساچکے ہیں اور بعض ایسے ہیں جن کا حال تہمیں نہیں سنایا۔
مورہ انعام میں پچھلے رسولوں کا ذکر کرکے پیغیم اسلام کو نخاطب کیا ہے اور کہا ہے:
اُولَیْكَ الَّذِیْنَ هَلَى اللَّهُ فَیهُ لُن نُهُ مُد اَفْتَابِهُ (۲۰۰۹)
یہ وہ لوگ ہیں جنہیں اللہ نے راہ حق دکھائی ، پس (اے پیغیم!) تم بھی انہیں کی میروی کرو۔

سب کی میساں تقدیق اور سب کے متفقد مین کی پیروی اس کی دعوت کا اصل اصول ہے

ای لئے اس کی دعوت کی پہلی بنیاد ہی ہیہ ہے کہ تمام بانیان مذاہب کی کیسال طور پر تصدیق کی جائے ، بعنی یقین کیا جائے کہ سب حق پر تھے، سب خدا کی سچائی کھے پیغا مبر تھے، سب خدا کی سچائی کھے پیغا مبر تھے، سب نے ایک ہی اصل وقانون کی تعلیم دی اور سب کی اس متفقہ تعلیم پر کار بند ہونا ہی ہدایت وسعادت کی تنہاراہ ہے۔

قُلْ امَنَا بِاللهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَى اِبْرَهْيَمَ وَا سُمْعِيلُ وَاسْحُقَ وَيَعْقُوْبَ وَالْا سُبَاطِ وَمَا أُوْتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَالنَّبِيُّوْنَ مِنْ رَبِّهِمْ لَانُقَرِّقُ بَيْنَ اَحَلٍ مِنْهُمْ وَ نَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ٥ (٨٣:٣) (اعَيْمِر!) كَهدو: مَارَاطِ يَقَدُويِ عَهَا كَمْ اللهُ يِرايمان لاعَ بِين اور جو يَحال

نے ہم پر نازل کیا ہے اس پر ایمان لائے ہیں۔ نیز جو کچھ ابراہیم ، اساعیل،
اسحاق، یعقوب اوراولا دیعقوب پر نازل ہواہے، ان سب پر ایمان رکھتے ہیں۔ ای
طرح جو کچھ موی اور عیسی کو اور دنیا کے تمام نبیوں کو ان کے پر وردگارے دیا گیاہے،
سب پر ہمارا ایمان ہے۔ ہم ان میں ہے کی ایک کو بھی دوسرے سے جدانہیں
کرتے (کہ اسے نہ مانیں، دوسروں کو مانیں، ہم سب کی کیساں طور پر تقد بی
کرتے ہیں) اور ہم اللہ کے فرماں بردار ہیں (اس کی سچائی جہاں کہیں بھی اور جس
کی زبانی بھی آئی ہو، اس پر ہمارا ایمان ہے)

تفريق بين الرسل

قرآن نے اس آیت میں اور نیز متعدد موقعوں پر'' تفریق بین الرسل' کو ایک بہت بوئی گراہی قرار دیا ہے۔ اور سچائی کی راہ یہ بتلائی ہے کہ'' تفریق بین الرسل'' سے انکار کیا جائے۔'' تفریق بین الرسل'' کے معنی یہ بین کہ خدا کے رسولوں میں باعتبار تصدیق تفرقہ واقمیاز کرنا ۔ یعنی ایسا سجھنا کہ ان میں سے فلاں سچا تھا، فلاں سچا نہ تھایا کسی ایک کی تصدیق کرنی ، باقی سب سے انکار کردینا ۔ یاسب کی تصدیق کرنی ، کسی ایک سے انکار دینا ۔ قرآن کہتا ہے: ہرراست باز انسان کا جو خدا کے سچ دین پر چلنا چاہتا ہے، فرض ہے کہ بلاکسی انکار نہ کہ کہ ایک ایک ایک ایک کا بھی انکار نہ کرے۔ اس کا شیوہ یہ بونا چاہئے کہ وہ کے: سچائی جہاں کہیں بھی فلا ہر ہوئی ہے اور انکار نہ کرے۔ اس کا شیوہ یہ بونا چاہئے کہ وہ کے: سچائی جہاں کہیں بھی فلا ہر ہوئی ہے اور جسکسی کی زبان پر بھی فلا ہر ہوئی ہے، سچائی ہے اور میرا اس پر ایمان ہے۔ المَن الرَّسُولُ بِهَا اُنُولَ اِلَیْهِ مِن دَیِّهٖ وَالْہُوَمِنُونَ. گُلُّ الْمَن بِاللّٰهِ وَمُلْفِکُیّۃ وَکُتُبِهِ وَدُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَیْنَ اَحَلِ مِنْ دُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَاَطَعْنَا غُفْرَائِكَ دَبِّنَا وَالْمُومِنُونَ. گُلُّ الْمَن وَقَالُوا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا غُفْرَائِكَ دَبِّنَا وَالْمُنِكَ الْمَصِیْرُ وَ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا غُفْرَائِكَ دَبِّنَا وَالْمُنِكَ الْمَصِیْرُ وَ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا غُفْرَائِكَ دَبِّنَا وَالْمُنْكَ الْمَصَیْرُ وَ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا غُفْرَائِكَ دَبِّنَا وَالْمُنْكَ الْمُنَا الْمَقَدِيرُ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا غُفْرَائِكَ دَبِّنَا وَالْمُنْكَ الْمُنْکَ الْمُن وَقَالُوا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا غُفْرَائِكَ دَبِّنَا وَالْمُنْكَ الْمُنَا الْمَنَا وَقَالُوا اللّٰ الْمُنَا وَالْمُنَا عُفْرَائِكُ دَبِیْنَ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْکِلُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا غُفْرَائِكَ دَبِّنَا وَالْمُنْکَ الْمُنَا الْمُنْ الْمُنْکِلُ الْمُنَا الْمُنْکَا الْمُنَا الْمُنْکَا وَالْمُنْکَا وَالْمُنْکُ الْمُنْکَا وَلُولُ الْمُنْکُلُولُ الْمُنْکُلُ الْمُنَا الْمُنْکُولُ الْمُنْکَا وَلُمُنَا وَلُولُولُ الْمُنْکَالُولُ الْمُنْکَا وَلُولُ الْمُنْکَالُولُ الْمُنْکَا الْمُنْکَا الْمُنْکَا الْمُنْکَا الْمُنْکَا الْمُنْکَالُ الْمُنْکُولُ الْمُنْکَالُولُ الْ

الشكارسول اس (كلام حق) برايمان ركھتا ہے جواس كے بروردگار كى طرف سےاس بر

(MO:r)

تازل ہوا ہے اور وہ لوگ بھی جوا بھان لائے بیل بیسب اللہ پر،اس کے ملائکہ پر،اس ک کتابوں پر،اس کے رسولوں پر ایمان رکھتے ہیں۔ (ان کے ایمان کا دستور العمل ہے ہے کروہ کہتے ہیں) ہم اللہ کے رسولوں بیں سے کسی کو دوسر سے سے جدانہیں کرتے (کہ کسی کو مانیں کسی کو نہ مانیں) انہوں نے کہا: خدایا! ہم نے تیرا بیام سنا اور تیری فرمانبرداری کی ہمیں تیری معفرت نصیب ، وہم سب کو بالاخر تیری ہی طرف لوٹنا ہے۔ وہ کہتا ہے: خدالیک ہے،اس کی سچائی ایک ہے، کین سچائی کا پیغام بہت ہی زبانوں نے پہنچایا ہوئے کہ ایک ہی حقیقت کوا کی جگہ مان لیتے ہو، دوسروں کا انکار کردیتے ہوتو اس کے معنی سے ہوئے کہ ایک ہی حقیقت کوا کی جگہ مان لیتے ہو، دوسری جگہ ٹھکراد سے ہویاا کیک ہی بات کو مانتے ہمی ہو،رد بھی کرتے ہو۔ ظاہر ہے کہ ایسامانیا ،مانیا نہیں ہے، بلکہ ایک زیادہ بری قسم کا انکار ہے۔

خدا کی سیائی اس کی عالمگیر بخشش ہے

وہ کہتا ہے: خدا کی سچائی ،اس کی ساری باتوں کی طرح ،اس کی عالم گیر بخشش ہے۔ وہ نہ تو کسی خاص زمانے سے وابستہ کی جاسکتی ہے، نہ کسی خاص نسل وقوم سے اور نہ کسی خاص نہ بہی گروہ بندی سے ہم نے اپنے لئے طرح طرح کی قومیتیں اور جغرافیائی اور نسلی حد بندیاں بنالی ہیں، کیکن تم خدا کی سچائی کیلئے کوئی ایسا امتیاز نہیں گھڑ سکتے اس کی نہ تو کوئی قومیت ہے، نہ نسل ہے، نہ جغرافیائی حد بندی ہے، نہ جماعتی حلقہ بندی ۔ وہ خدا کے سورت کی طرح ہر جگہ ختی ہے۔ اگر تم خدا کی سچائی کی فرور قومیت ہے۔ اگر تم خدا کی سچائی کی فرور قومین ہوتا ہے ہی ایک ہی تو موں کا ،وطنوں کا ، زبانوں کا اور اور طرح طرح کی گروہ بندیوں کا پرستار ہونا ہو ہے۔ اس کی ہجائی ہیں ہوتا جا ہے ۔ صرف خدا کا اور اس کی عالم گیر سچائی کا پرستار ہونا ہوائی ہے۔ اس کی سچائی جہاں کہیں بھی آئی ہواور جس بھیس میں بھی آئی ہوتہ ہاری متاع ہے جاتے ۔ اس کی سچائی جہاں کہیں بھی آئی ہواور جس بھیس میں بھی آئی ہوتہ ہاری متاع ہے اور تم اس کے وارث ہو۔

# راہیں صرف دوہیں ،ایمان کی ہیہ کے کہ سب کو مانو ،انکار کی ہیہ ہے کہ سب کایاکسی ایک کاانکار کردو

چنانچاس نے جابجا" تفریق بین الرسل" کی راہ کوا نکار کی راہ قرار دیا ہے اور ایمان کی راہ ہو انکار کی راہ قرار دیا ہے اور ایمان کی راہ بیہ تائی ہے کہ بلاتفریق سب کی تقدیق کی جائے۔ وہ کہتا ہے: یہاں راہیں صرف دوہی ہیں، تیسر کی نہیں ہو عتی ۔ ایمان کی راہ بیہ ہے کہ سب کو مانو ، انکار کی راہ بیہ کہ سب کا یا کسی ایک کا انکار بھی وہی حکم رکھتا ہے جوسب کے انکار کا ہے۔

إِنَّ الَّذِيْنَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيْدُونَ اَنْ يُقَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيْدُونَ اَنْ يُقَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيْدُونَ اَنْ يَعْضِ وَيَرِيْدُونَ اَنْ يَتَخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ٥ أُولَئِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ حَقًّا وَ اَعْتَدُنَا لِلَّهُ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُقَرِّقُوا لِللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُقَرِّقُوا لِللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُقَرِّقُوا لِللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُقَرِّقُوا لِللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُقَرِّقُوا لَللَّهِ لَيْنَ اَحَلِ مِنْهُمْ أُولَئِكَ سَوْفَ يُو تِيْمِهُمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ لَيْنَ اللَّهُ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يَقَرِّقُوا اللَّهُ لَيْنَ اللَّهُ لَكُورَهُمْ أُولَئِكَ سَوْفَ يُو تِيْمِهُمْ أُجُورَهُمْ أُوكَانَ اللَّهُ عَنْفُورًا يَحْبَهُمْ أُولِكَ سَوْفَ يُو تِيْمِهُمْ أُجُورَهُمْ أُوكَانَ اللَّهُ عَنْفُورًا يَحْبَهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْفُورًا يَحْبَهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْفُورًا يَحْبَهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْفُورًا يَحْبَهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْفُورًا يَحْبَهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْفُورًا يَحْبَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْفُورًا يَعْبَقُوا اللَّهُ الْمُؤْمُلُولُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ

جولوگ اللہ اور اس کے پیغمبروں سے برگشتہ ہیں اور جاہتے ہیں اللہ اور اس کے رسولوں میں تفرقہ کریں (لیمنی کسی کو خدا کا رسول مانیں ،کی کو نہ مانیں ) اور کہتے ہیں : ان میں سے بعض کوہم مانتے ہیں ،بعض کا انکار کرتے ہیں ، اور پھر اس طرح چاہتے ہیں لفر اور ایمان کے درمیان کوئی تغیر اراستہ اختیار کرلیں تو یقین کرویہی لوگ ہیں کہ ان کے نفر میں کوئی شبہ نہیں ، اور جن لوگوں کی راہ کفر کی راہ ہو ان کوگ ہیں کہ ان عذاب تیار ہے۔لیکن ہاں! جولوگ اللہ اور اس کے تمام بیغیبروں پر ایمان لائے اور کسی ایک بیغیبرکوہمی دوسروں سے جد انہیں کیا (یعنی کسی ایک کی تیائی ایمان لائے اور کسی ایک بیغیبرکوہمی دوسروں سے جد انہیں کیا (یعنی کسی ایک کی تیائی فرمائے گا، اور وہ بڑائی بخشے والام ہم بان ہے۔

سور ہ بقر ہ میں جوسور ہ فاتحہ کے بعد قر آن کی پہلی سور ۃ ہے، سپچے مومنوں کی راہ پیہتلائی ہے۔

وَالَّذِيْنَ يُوْمِنُوْنَ بِمَا أُنُولَ اِلَيْكَ وَمَا أُنُولَ مِنْ قَبْلِكَ وَ بِالْاخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ 0أُولَئِكَ عَلَى هُلَّى مِّن رَبِّهِمْ وَ أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ0 (۵-۳۰٪)

اوروہ اوگ جواس بھائی پرایمان لائے جو پیغیراسلام پرنازل ہوئی ہے اوران تمام سھائیوں پر جوان سے پہلے نازل ہو پھی ہیں اور نیز آخرے کی زندگی پر بھی یقین رکھتے ہیں ہو کہا ہو بھی اور پھی اور بھی ہوئی ہدایت پر ہیں اور بھی ہیں جنہوں نے فلاح پائی۔

جب سب ایک ہی خدا کے پرستار ہیں اور سب کواپنے اپنے عمل کے مطابق نتیجہ ملنا ہے تو پھر دین کے نام پر نزاع کیوں ہو

وہ کہتا ہے: اگر تہمیں اس بات سے انکار نہیں کہ تمام کا رخانہ سی کا خالق ایک ہی خالق ہے اور اس کی پروردگاری کیسال طور پر ہر مخلوق کو پرورش کر رہی ہے تو پھر تہمیں اس بات سے کیوں انکار ہو کہ اس کی روحانی سچائی کا قانون بھی ایک ہی ہے اور ایک ہی طرح پر تمام نوع انسانی کو دیا گیا ہے؟ وہ کہتا ہے: تم سب کا پروردگار ایک ہے، تم سب ایک ہی خدا کے نام لیوا ہو، تم سب کے رہنماؤں نے تہمیں ایک ہی راہ دکھلائی ہے۔ پھر یہ کیسی گراہی کی انتہا اور عقل کی موت ہے کہ رشتہ ایک ہے، مقصد ایک ہے، راہ ایک ہے، لیکن ہر گروہ دوسرے گروہ کا زخمن ہے۔ اور ہر انسان دوسرے انسان سے متنفر۔ اور پھر بینمام جنگ ونزاع کس کے نام پر کی جارہی ہے؟ اس خدا کے نام پر جس نے سب کو ایک ہی بھر دیا تھا۔

قُلُ يَا هُلَ الْكِتَابِ هَلُ تَنْقِمُونَ مِنَّا إِلَا آنُ اَمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَا آنُ اَمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبُلُ وَآنَ اَكْثَرَ كُمْ فَلِيعُونَ ٥ (٥٩:٥) ان لوگوں ہے کہوکہ اے اہل کتاب! تم جو ہماری مخالفت میں کمر بستہ ہوگئے ہوتو بتلاؤاس کے سواہارا جم کیا ہے کہم اللہ پرایمان لائے بیں اور جو کچھ ہم پرنازل

ہوا ہے اور جو پچھ ہم سے پہلے نازل ہو چکا ہے، سب پرایمان رکھتے ہیں! (پھر کیا خدا پر تی اور خدا کے تمام رسولوں کی تقدد لیں تمہار سے نزدیک جرم اور عیب ہے؟ افسوس تم پر!) تم میں اکثر ایسے ہی ہیں جوراہ حق سے یکسر برگشتہ ہیں۔
وَاِنَّ اللَّهَ دَیْنَی وَ دَبُکُمْ فَاعُبُلُوگا شَلَّا صِواطٌ مُسْتَظِیْمُ ٥ (٣٤:٩) وَرَدِيُكُولُ شَلِّا صِواطٌ مُسْتَظِیْمُ ٥ (٣٤:٩) وَردیکھو!) خداتو میرااور تمہارادونوں کا پروردگار ہے، پس اس کی بندگی کرو، بہی دین کی سیدھی راہ ہے۔

قُلْ اَتُحَاجُونَنَا فِي اللهِ وَهُوَ رَبُّنَا وَرَيُكُمْ وَلَنَّا اَعْمَالُنَا وَلَكُمْ اَتُعَالُنَا وَلَكُمْ اَتُعَالُنَا وَلَكُمْ اَعْمَالُنَا وَلَكُمْ اَعْمَالُنَا وَلَكُمْ اَعْمَالُكُمْ وَلَنَّا اَعْمَالُنَا وَلَكُمْ

(اے پیغیر!ان ہے) کہو: کیاتم خدا کے بارے میں ہم سے بھگڑا کرتے ہو؟ حالانکہ ہمارا اور تمہارا دونوں کا پروردگار وہی ہے اور ہمارے لئے ہمارے اعمال بیں ہمہارے لئے تمہارے اعمال (بعنی ہرانسان کواس کے ممل کے مطابق بتیجہ ماتا ہے، پھراس بارے میں جھگڑا کیوں ہو ؟)

سے بات یا در کھنی چا ہے کہ قرآن میں جہاں کہیں اس طرح کے خاطبات ہیں۔ جیسا کہ
آیات مندرجہ صدر میں ہے: "إِنَّ اللّٰهَ رَبِّیُ وَ رَبُّکُمْ " الله جارا اور تمہارا دونوں کا

پروردگار ہے یا "اللّٰهُ اَ اللّٰهُ وَهُو رَبُنَا وَرَبُّکُمْ وَلَنَا اَعْہَالُنَا وَلَکُمْ اَعْہَالُکُمْ " کیا تم خدا

یا "اَتَحَاجُو نَنا فِی اللّٰهِ وَهُو رَبُنا وَرَبُّکُمْ وَلَنَا اَعْہَالُنَا وَلَکُمْ اَعْہَالُکُمْ " کیا تم خدا

کے بارے میں ہم سے جھڑا کرتے ہو؟ حالانکہ وہ ہمارا اور تمہارا دونوں کا پروردگار ہاور

ہمارے لئے ہمارے عمل ہیں، تمہارے لئے تمہارے تو ان تمام مخاطبات سے مقصود اسی
حقیقت پرزوردینا ہے، یعنی جب سب کا پروردگارایک ہے اور ہرانیان کے لئے ویبا ہی

متجہ ہے جیسا اس کا عمل ہے تو پھر خدا اور خد ہب کے نام پر سے عالمگیر جنگ وجدل کیوں بر پا

ہماری ہماری ہو کہ اس کے سوا پھینیں ہے کہ خدا پرتی اور نیک عملی کی طرف

ہماری میں کی خدمیری تعلیم اس کے سوا پھینیں ہے کہ خدا پرتی اور نیک عملی کی طرف

تصدیق''،اور''سب کی مشتر کهاورمتفقهٔ تعلیم''میرادستورالعمل ہے۔ پھرمیرے خلاف تمام پیروان مذہب نے کیوں اعلان جنگ کردیا ہے؟

### قرآن کا پیروان مٰداہب سےمطالبہ

اور یہی وجہ ہے کہ ہم دیکھتے ہیں اس نے کسی مذہب کے پیرو سے بھی بیہ مطالبہ نہیں کیا کہ وہ کوئی نیاد بن قبول کر لے، بلکہ ہر گروہ سے یہی مطالبہ کرتا ہے کہ اپنے اپنے ندا جب کی حقیق تعلیم پر جے تم فے طرح طرح کی تحریفوں اور اضافوں سے مسلح کر دیا ہے ، سچائی کے ساتھ کار بند ہو جاؤ۔ وہ کہتا ہے: اگر تم نے ایسا کر لیا تو میراکام پورا ہوگیا، کیونکہ جول ہی تم اپنے ندہب کی تعلیم کی طرف لوٹو گے ، تمہارے سامنے وہی حقیقت آ موجود ہوگی جس کی طرف میں تہہیں بلار ہا ہوں۔ میرا پیام کوئی نیا پیام نہیں ہے۔ وہی قدیم اور عالمگیر پیام ہے جو تمام بازیان ندا جب دے چھے ہیں۔

قُلْ يَاْهُلَ الْكِتَابِ لَسُتُهُ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيْمُواالتَّوُرَةً وَالْإِ نُجْيِلَ وَمَا النَّوْلَ الْيَكُمُ مِنْ رَبِّكُمُ وَلَيَزِيْلَانَ كَثِيْراً مِّنْهُمُ مَا النَّوْلَ اللَّيْلُ مِنْ رَبِّكُمُ وَلَيَزِيْلَانَ كَثِيْراً مَّنْهُمُ مَا النَّيْلَ مِنْ رَبِّكَ طُغْيَانًا وَ كُفْرًا فَلَا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْلَيْرِيْنَ هَادُوْا وَالصَّبُونَ النَّيْرِيْنَ هَادُوْا وَالصَّبُونَ وَالنَّصُراى مَنْ الْمَنَ بِاللَّهِ وَاليَوْمِ الْلَيْرِ وَعَمِلَ صَالِعًا فَلَا خُوفٌ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ٥ (١٨٠-٢٩)

(اے پیٹیبراان لوگوں ہے) کہدو اللہ اے اہل کتاب! جب تک تم تورات اور انجیل کی اوران تمام حیفوں کی جوتم پر نازل ہوئے ہیں، حقیقت قائم نہ کرو،اس وقت تک تمہارے پاس دین میں سے کچھ جھی نہیں ہے۔ اور (اے پیٹیبر!) تمہارے پروردگار کی طرف سے جو پھی تم پر نازل ہوا ہے (بجائے اس کے کہ پلوگ اس سے ہدایت حاصل کریں، تم ویکھو گے کہ ) ان میں سے بہتوں کا کفروط خیان اس کی وجہ سے اور زیادہ بڑھ جائے گا۔ تو جن لوگوں نے انکار حق کی راہ اختیار کرلی ہے تم ان

کی حالت پر بے کار کوغم نہ کھاؤ۔

جولوگتم پرایمان لائے ہیں، جو یہودی ہیں، جوصابی ہیں، جونصاری ہیں (بیہوں یا کوئی ہو) جوکوئی بھی اللہ اور آخرت کے دن پرایمان لایا اور اس کے عمل بھی نیک ہوئے تواس کے لئے نہ تو کسی طرح کا خوف ہے، نہ کسی طرح کی شمگینی۔

یمی وجہ ہے کہ قرآن نے ان راست بازانسانوں کے ایمان و ممل کا پوری فراخ دلی کے ساتھ اعتراف کیا ہے جونزول قرآن کے وقت مختلف مذاہب میں موجود تھے اور جنہوں نے اپنے مذہبوں کی حقیق روح ضائع نہیں کی تھی۔ البتہ وہ کہتا ہے: ایسے لوگوں کی تعداد بہت ہی کم ہے۔ غالب تعداد انہی لوگوں کی ہے جنہوں نے دین الٰہی کی اعتقادی اور عملی حقیقت کی قلم ضائع کردی ہے۔

لَيْسُوْ اسَوَاءً مِنْ اَهُلِ الْكِتْبِ اُمَّةٌ قَائِمَةٌ يَّتْلُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ اللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ اللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ وَيَامُرُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ وَيَامُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُسَارِعُونَ فِي الْمُنْكِيْرِ وَلُولِيكَ مِنَ الصَّلِحِيْنَ ٥وَمَا يَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَلَنْ يَتُكْفَرُونَ وَ اللهُ عَلِيْمٌ اللهُ عَلِيْمٌ اللهُ عَلِيْمٌ اللهُ عَلِيْمٌ اللهُ عَلِيْمٌ اللهُ عَلِيْمٌ اللهُ عَلَيْمٌ اللهُ اللهُ عَلَيْمٌ اللهُ عَلَيْمٌ اللهُ اللهُ عَلِيْمٌ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمٌ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ المُؤْلِقُولُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال



ان میں ایک گروہ ایسے لوگوں کا بھی ہے جومیا ندرو ہیں ، لیکن بڑی تعداد ایسے لوگوں کی ہے کہ جو پھر تے ہیں ، برائ کرتے ہیں۔

یہ جوقر آن جا بجااس بات پرزوردیتا ہے کہ وہ پچھلی آسانی کتابوں کی تصدیق کرنے والا ہے، جھٹلانے والانہیں، اور اہل کتاب سے بار بار کہتا ہے" والهِنُوابِماً اَنْزَلْتُ مُصَدِّقًا لِبَا مَعَدُمْ (۲۱۲) اور اس کتاب پر ایمان لاؤ جوتمہاری کتاب کی تصدیق کرتی ہوئی نمایاں ہوئی ہے' تو اس سے مقصود بھی اسی حقیقت پر زور دیتا ہے، یعنی جب میری تعلیم تمہارے مقدس نوشتوں کے خلاف کوئی نیاوین نہیں پیش کرتی اور نمان سے تمہیں منحرف کرنا جا ہتی ہے، بلکہ سرتا سر مصدق اور مؤید ہے تو بھرتم میں اور مجھ میں نزاع کیوں ہے؟ کیوں تم میرے خلاف اعلان جنگ کردو؟

اصطلاح قرآنی مین'المعروف' اور ''المنكر''

اور پھر بے وجہ ہے کہ ہم ویکھتے ہیں اس نے نیکی کے لئے ''معروف''کااور برائی کے لئے ''معروف''کالفظ اختیار کیا ہے۔ وَاٰمُو بِالْہَ عُرُوفِ وَاٰنَهُ عَنِ الْہُنْکُو (۱۷:۳٪) معروف ''عرف''کے ہیں ، پس'' معروف'' وہ بات ہوئی جو جانی بیچانی بات ہو۔''معر''کے معنی بیچانے کے ہیں ، یعنی ایسی بات جس سے عام طور سے بیچانی بات جس سے عام طور سے بیچانی بات جس سے عام طور سے انکار کیا گیا ہو۔ پس قر آن نے نیکی اور برائی کیلئے بیالفاظ اس لئے اختیار کیے کہ وہ کہتا ہے: ونیا میس عقائد وافکار کا کتنا ہی اختیاف کیوں نہ ہو، لیکن پچھ با تیں ایسی ہیں جن کے برے ہونے پر سب متفق مونے پر سب متفق ہونے پر سب متفق ہیں۔ مثلاً اس بات میں سب کا اتفاق ہے کہ بچ بولنا اچھا ہے ، جھوٹ بولنا برائی ہے۔ اس میں اختیاف نہیں کہ ماں باپ کی خدمت ، ہمسا بیہ سے سلوک ، مسینوں کی خبر گیری ، مظلوم کی داد رسیانی ایس کی ایسیان کے اچھا میال ہیں۔ گویا بیوہ باتیں ہوئیں رسیانی ایسی موئی ہوئی ہے اور جن کے خلاف جانا عام طور پر جانی بوجھی ہوئی ہے اور جن کے خلاف جانا عام طور پر جانی بوجھی ہوئی ہے اور جن کے خلاف جانا عام طور پر جانی بوجھی ہوئی ہے اور جن کے خلاف جانا عام طور پر جانی بوجھی ہوئی ہے اور جن کے خلاف جانا عام طور پر قابل انکار جن کی اچھائی عام طور پر جانی بوجھی ہوئی ہے اور جن کے خلاف جانا عام طور پر قابل انکار جن کی اچھائی عام طور پر جانی بوجھی ہوئی ہے اور جن کے خلاف جانا عام طور پر قابل انکار جن کی اچھائی عام طور پر جانی بوجھی ہوئی ہے اور جن کے خلاف جانا عام طور پر قابل انکار جن کی اچھائی عام طور پر جانی بوجھی ہوئی ہے اور جن کے خلاف جانا عام طور پر قابل انکار

واعتراض ہے۔ دنیا کے تمام نداہب، دنیا کے تمام اخلاق، دنیا کی تمام حکمتیں، دنیا کی تمام جماعتیں دوسری ہاتوں میں کتنا ہی اختلاف رکھتی ہوں، لیکن جہاں تک ان اعمال کا تعلق ہےسب ہم آ ہنگ وہم رائے ہیں۔

قرآن کہتا ہے: یہ اعمال جن کی اچھائی عام طور پرنوع انسانی کی جانی ہوتھی ہوئی ہے،
دین اللی کے مطلوبہ اعمال ہیں۔ ای طرح وہ اعمال جن سے عام طور پر انکارکیا گیا ہے اور
جن کی برائی پرتمام مذاہب متفق ہیں، دین اللی کے ممنوعہ اعمال ہیں۔ یہ بات چونکہ دین کی
اصل حقیقت تھی، اس لئے اس میں اختلاف نہ ہوسکا اور مذہبی گروہوں کی بے شار گراہیوں
اور حقیقت فراموشیوں پر بھی ہمیشہ معلوم و مسلم رہی۔ ان اعمال کی اچھائی اور برائی پرنوع
انسانی کے تمام عہدوں، تمام مذہوں اور تمام تو موں کا عالمگیرا تفاق ان کی فطری اصلیت پر
ایک بہت بڑی دلیل ہے۔ پس جہال تک اعمال کا تعلق ہے، میں انہیں باتوں کے کرنے
کا تھم دیتا ہوں جن کی اچھائی عام طور پر جانی ہوتھی ہوئی ہے اور انہیں باتوں سے رو کتا ہوں
کا تم دیتا ہوں جن کی اچھائی عام طور پر جانی ہوتھی ہوئی ہے اور انہیں باتوں ہوگہ ہوں
حور کتا ہوں۔ پس جب میری دعوت کا یہ حال ہے تو پھر کسی انسان کو بھی جے راست بازی
سے اختلاف نہیں، کیوں جھ سے اختلاف ہو؟

## "الدين القيم" اور "فطرة الله"

وہ کہتا ہے: یہی راہ عمل نوع انسانی کے لئے خدا کا تھہ رایا ہوا فطری دین ہے اور فطرت کے قوانین میں بھی تبدیلی نہیں ہو عتی ہیں ''الدین القیم'' ہے، یعنی سیدھا اور درست دین اجس میں کسی طرح کی بھی اور خامی نہیں ۔ یہی ''دین حنیف' ہے جس کی دعوت حضرت ابراہیم نے دی تھی ۔ اس کا نام میری اصطلاح میں ''الاسلام'' ہے، یعنی خدا کے تھہرائے ہوے توانین کی فرمال برداری

فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِللَّايْنِ حَنِيْفًا ۚ فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا تَبْدِيْلَ لِخَلْقِ اللّٰهِ ۚ ذَٰلِكَ اللَّهِ يُنُ الْقَيْمِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ مُنِيْبِيْنَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوٰهُ وَآقِيْمُوا الصَّلُوٰةَ وَلَا تَكُوْنُوا دِيْنَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا ۚ تَكُوْنُوا دِيْنَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا ۚ كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَكَيْهِمْ فَرِحُونَ٥٥ (٣٢-٣٢)

تم ہرطرف سے منہ پھیر کر''الدین'' کی طرف رخ کرو، یہی خدا کی بناوٹ ہے جس پراس نے انسان کو پیدا کیا ہے۔اللّٰہ کی بناوٹ میں بھی تبدیلی نہیں ہوسکتی یہی''الدین القیم'' (یعنی سیدھا اور سچا دین ) ہے، لیکن اکثر انسان ایسے ہیں جونہیں جانتے۔ (دیکھو!) اس (ایک خدا) کی طرف متوجہ رہو، اس کی نافر مانی سے بچو، نماز قائم کرواور مشرکوں میں سے نہ ہو جاؤ جنہوں نے اپنے دین کے مکڑے کر دیے اور گروہ بندیوں میں بٹ گئے۔ ہرگروہ کے پاس جو کھے ہے وہ اس میں مگن ہے۔

"الاسلام"

وہ کہتا ہے: خدا کا تھہرایا ہوادین جو پچھ ہے یہی ہے۔اس کے سواجو پچھ بنالیا گیا ہےوہ انسانی گروہ بندیوں کی گمراہیاں ہیں۔ پس اگرتم خدا پرتی اور عمل صالح کی اصل پر جوتم سب کے یہاں اسل دین ہے، جمع ہو جاؤ اور خود ساختہ گمراہیوں سے باز آ جاؤ ہو میرا مقصد پورا ہوگیا۔ میں اس سے زیادہ اور کیا جا ہتا ہوں''۔

إِنَّ اللَّايْنَ عِنْنَ اللَّهِ الْإِسُلَامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّلِيْنَ اُوتُوا الْكِتْبَ إِلَّا مِنْ بَعْلِ مَاجَاءَ هُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَنْ الْكِتْبَ إِلَّا مِنْ بَعْلِ مَاجَاءَ هُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَكُفُرُ بِأَيْتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ سَرِيْحُ الْحِسَابِ 0 فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلُ اللَّهُ اللَّهِ فَإِنْ اللَّهَ سَرِيْحُ الْحِسَابِ 0 فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَمَنِ النَّبَعَيْ وَ قُلُ لِلَّذِينَ الْوَتُوا الْكِتْبَ وَالْأُمِينَ ءَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّةُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّةُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّةُ الللللَّةُ الللللَّةُ اللللَّلَّةُ

میں بٹ گئے ) تو بیاس لئے ہوا کہ اگر چیعلم وحقیقت کی راہ ان پر کھل بھی تھی ، لیکن آئیوں آئیس کی ضداور سرکتی ہے اختلاف میں پڑ گئے ۔ اور (یادر کھو!) جوکوئی اللہ کی آئیوں ہے انکار کرتا ہے تو اللہ (کا قانون مکافات بھی) حساب لینے میں سست رفیار نہیں۔ پھرا گرید لوگ تم ہے اس بارے میں جھڑ اکریں تو تم کہو: میری اور میرے بیرووں کی راہ تو بہ ہے کہ اللہ کے آگے سراطاعت جھکا دینا ، اور ہم نے سر جھکا دیا ہے۔ پھر اللہ کتاب ہے اور الن پڑھلوگوں سے (یعنی مشرکین عرب سے) پوچھو: تم بھی اللہ کتاب سے اور الن پڑھلوگوں سے (یعنی مشرکین عرب سے) پوچھو: تم بھی اللہ کے آگے جھکتے ہویا نہیں؟ (یعنی ساری با تیں جھڑ ہے کی چھوڑ و، بیہ بناؤ تمہیں خدا برستی منظور ہے یا نہیں؟ ) اگر وہ جھک گئے تو (سارا جھگڑ اختم ہو گیا اور ) انہوں نے راہ پالی اگر روگر دانی کریں تو تمہارے ذمے جو پچھے ہے وہ بیام حق پہنچا و بنا ہے۔ اور اللہ کی نظروں سے بندوں کا صال پوشیدہ نہیں۔

اس نے دین کے لئے ''الاسلام'' کالفظ اس لئے اختیار کیا ہے کہ''اسلام'' کے معنی کسی بات کے مان لینے اور فرماں برداری کرنے کے ہیں۔ وہ کہتا ہے: دین کی حقیقت بہی ہے کہ خدانے جو قانون سعادت انسان کیلئے تھرادیا ہے، اس کی ٹھیک ٹھیک اطاعت کی جائے۔ وہ کہتا ہے: یہ بچھانسان ہی کیلئے نہیں ہے، بلکہ تمام کا نئات ہستی اس اصل پر قائم ہے۔ سب کہتا ہے: یہ بچھانسان ہی کیلئے نہدانے کوئی نہ کوئی قانون عمل ٹھرادیا ہے اور سب اس کی اطاعت کررہے ہیں۔ اگرایک لیے کیلئے بھی روگردانی کریں تو کارخانہ ستی درہم برہم ہوجائے۔

اَفَغَيْرَ دِيْنِ اللّٰهِ يَبْغُونَ وَلَهُ ۚ اَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ طَوْعًا وَّكُرْهًا وَالَيْهِ يُرْجَعُونَ۞ (٨٣:٣)

پھر کیا بہلوگ چاہتے ہیں اللہ کا تھہرایا ہوا دین چھوڑ کرکوئی دوسرا دین ڈھونڈ نگالیں، حالانکہ آسان اور زمین میں جوکوئی بھی ہےسب چار دنا چاراس کے (تھہرائے ہوئے قانون عمل کے ) آگے جھکے ہوئے ہیں،اور (بالاخر)سب کواسی کی طرف لوٹنا ہے۔ وہ جب کہتا ہے''الاسلام'' کے سواکوئی دین اللہ کے زد کیے مقبول نہیں'' تو اس کا مطلہ المبی ہوتا ہے کہ دین حقیقی کے سواجو ایک ہی ہے اور تمام رسولوں کی مشترک تعلیم ہے، انسانی ساخت کی کوئی گروہ بندی مقبول نہیں۔ سورہ آل عمران میں جہاں یہ بات بیان کی ہے کہ دین حقیقی کی راہ تمام نہ ہی رہنماؤں کی تقدیق اور پیروی کی راہ ہے، وہیں مصلاً یہ بھی کہہ دیا ہے وَمَن یَّدُتُ خَیْر الْاِسْلَامِ دِیْنًا فَلَنُ یُّقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِی اللّٰ خِرَةِ مِنَ الْخُسِرِیْنَ O (۸۵:۳)

الا بحرق مِن النظير فَن ( ۱۵:۳ )

اور جوکوئی اسلام کے سواکوئی دوسرادین چاہے گا تو یادر کھو! اس کی راہ بھی قبول ندکی

جائے گی اور وہ آخرت کے دن (دیکھے گاکہ) جاہ ہونے والوں میں سے ہے۔
اور اسی لئے وہ تمام پیروان دعوت کو بار بار متنبہ کرتا ہے کہ دین میں تفرقہ اور گروہ بندی
سے بچیں اور اسی گراہی میں مبتلا نہ ہو جا ئیں جس سے قرآن نے نجات دلائی ہے۔وہ کہتا
ہے: میر کی دعوت نے تمام انسانوں کو جو فد ہب کے نام پرایک دوسرے کے دشمن ہور ہم
تھے، خدا پرتی کی راہ میں اس طرح جوڑ دیا کہ ایک دوسرے کے جان نثار بھائی بن گئے۔
ایک یہودی جو پہلے حضرت میے کانام سنتے ہی نفرت سے بھر جاتا تھا، ایک عیسائی جو ہر
میہودی کے خون کا بیاسا تھا، ایک مجوس جس کے زد کیک تمام غیر مجوس نا پاک تھے، ایک
عرب جواسی سواسب کو انسانی شرف و محاس سے تہی دست سمجھتا تھا، ایک مصا بی جو یقین
کرتا تھا کہ دنیا کی قد بھر سچائی صرف اسی کے جھے میں آئی ہے، ان سب کو دعوت قرآئی
کے دیسرے کے خربی رہنماؤں کی تصدیق کرتے اور سب کی بتائی ہوئی متفقہ راہ
ایک دوسرے کے خربی رہنماؤں کی تصدیق کرتے اور سب کی بتائی ہوئی متفقہ راہ

وَاعْتَصِمُواْ بِعَبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَّلا تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ اِذْكُرُواْ نِعْمَتِهِ عَلَيْكُمْ اِذْكُنْتُمْ اَعْدَاءً فَالَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنْتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفُرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنْقَلَ كُمْ مِنْهَا مَّ كَذَالِكَ اِخْوَانًا وَكُنْتُمْ مَلْهَا كُمْ اللّه كُمْ اللّه لَكُمْ اللّه لللّه اللّه الللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه الل

ىدايت پرگامزن <u>بي</u>ں۔

وَإِنَّ هَلَا صِرَاطِى مُسُتَقِيْمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُوا السَّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمُ عَنُ سَبِيلِهِ ﴿ ذَٰلِكُمُ وَصَّكُمُ بِهِ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ ٥ (١٥٣١٢) عَنُ سَبِيلِهِ ﴿ ذَٰلِكُمُ وَصِّكُمُ بِهِ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ ٥ (١٥٣١٢) اور (ديكهوا) يميرى راه ہے، بالكل سير هى راه پساك ايك راه يچوه طرح طرح كى راهوں كے پيچھے نہ پڑجاؤكہ وہ تہميں خداكى راه سے ہٹاكر جدا جداكر ديں گا۔ يہى بات ہے جس كا خداتہ ہيں حكم ويتا ہے تاكم (نافر مانى سے) بچو۔

# قرآن اوراس کے مخالفوں میں بناءنزاع

اب چندلمحوں کے لیے اس نزاع پرغور کر وجوقر آن اور اس کے مخالفوں میں پیدا ہوگئ تھی پیمخالف کون تھے؟ پچھلے مذاہب کے پیرو تھے جن میں بعض کے پاس کتاب تھی ،بعض کے پاس نہتی۔

احِها بناءنزاع کیاتھی ؟

کیا پیٹھی کہ قر آن نے ان کے بانیوں اور رہنماؤں کو حبطلایا تھایا ان کی مقدس کتابوں سے اٹکارکیا تھا اوراس لئے وہ اس کی مخالفت میں کمر بستہ ہو گئے تھے۔

کیا پتھی کہاس نے دعویٰ کیا تھا خدا کی سچائی صرف میرے ہی حصہ میں آئی ہے اور تمام پیروان ندا ہب کو چاہیے اپنے اپنے نبیوں سے برگشتہ ہوجا کمیں؟

یا پھراس نے دین کے نام ہے کوئی ایس بات کردی تھی جو پیروان نداہب کے لیے بالکل نئی بات تھی اوراس لیے قدرتی طور پرانہیں ماننے میں تامل تھا؟

قرآن کے صفحے کھلے ہوئے ہیں اوراس کے نزول کی تاریخ بھی دنیا کے سامنے ہے۔ یہ دونوں ہمیں بتلاتے ہیں کہ ان باتوں میں سے کوئی بات بھی نظی اور نہ ہوسکی تھی۔ اس نے نہ صرف ان تمام رہنماؤں کی تصدیق کی جن کے نام لیوا اس کے سامنے تھے، بلکہ صاف صاف لفظوں میں کہدویا: بھی سے پہلے جتنے بھی پیغیر آچکے ہیں، میں سب کی تصدیق کرتا ہوں اور ان میں سے کسی ایک کے انکار کو بھی خدا کی سچائی کا انکار سجھتا ہوں۔ اس نے کسی مدہب کے ماننے والے سے یہ مطالبہ نہیں کیا کہ وہ اس نے نہ فیر ہوں کی دعوت سے انکار کرد ہے بلکہ جب بھی مطالبہ کیا تو بھی کیا کہ اپنے اپنے نہ ہوں کی حقیق تعلیم پر کار بند ہوجاؤ، کیونکہ تمام بلکہ جب بھی مطالبہ کیا تو بھی کیا کہ اپنے اپنے نہ ہوں کی انسان میں ہوئی باتیا۔ اس نے نہ تو کوئی نیااصول پیش کیا، نہ کوئی نیا مل بتایا۔ اس نے بھی اوگوں کوا نی طرف بلایا ہے تو بھی ہوئی باتیں رہی ہیں۔ اس نے جب بھی لوگوں کوا نی طرف بلایا ہے تو بھی ہوئی باتے ہیں۔ اس نے جب بھی لوگوں کوا نی طرف بلایا ہے تو بھی ہوئی باتے اس نے جب بھی لوگوں کوا نی طرف بلایا ہے تو بھی ہوئی باتے اس نے جب بھی لوگوں کوا نی طرف بلایا ہے تو بھی ہیں جسے اسے نامی نہ بی خصے قبول کر لینا ہے۔ کہا ہے اسے نامیہ نامیل کر این کہا ہے نامیہ کی سے نامیہ نے نہ بیاں کی دھیقت از سرنو تازہ کر لوہ ایسا کر ناہی بچھے قبول کر لینا ہے۔

ہاہے، بپ اپ مذہبوں کی سیعت از سرو ہارہ سرو، ایسا مرمان بیصیبوں سریہ اسے۔
سوال میہ ہے کہ جب قرآن کی دعوت کا بیھال تھا تو پھرآ خراس میں اور اس کے مخالفوں
میں وجینز اغ کیا تھی؟ ایک شخص جو کسی کو برانہیں کہتا،سب کو مانتا اور سب کی تعظیم کرتا ہے اور
ہمیں انہیں باتوں کی تلقین کرتا ہے جو سب کے یہاں مانی ہوئی ہیں،کوئی اس سے لاتے تو
کیوں لڑے اور کیوں لوگوں کو اس کا ساتھ دینے سے انکار ہو؟

کہا جاتا ہے کہ قریش مکہ کی مخالفت اس بنا پڑھی کہ قرآن نے بت پرتی ہے انکار کردیا کہ تھا اور وہ بت پرتی ہے انکار کردیا کہ تھا اور وہ بت پرتی کے طریقوں سے مالوف ہو چکے تھے۔ بلاشبدایک وجہزاع نہیں ہوسکتی سوال ہیہ کہ یہودیوں نے کیوں مخالفت کی جو بت پرتی کی پرتی سے قطعاً کنارہ کش تھے؟ عیسائی کیوں برسر پریکار ہو گئے جنہوں نے بھی بت پرتی کی حمایت کا دعوی نہیں کیا؟

پیروان مٰداہب کی مخالفت اس لئے نہ بھی کہ جھٹلا تا کیوں ہے، بلکہ اس لئے کہ جھٹلا تا کیوں نہیں؟

اصل یہ ہے کہ پیروان نداہب کی خالفت اس کئے نہ تھی کہ وہ آئییں جھٹلاتا کیوں ہے، بلکہ اس لیتھی کہ جھٹلاتا کیوں نہیں، ہر ندہب کا پیرو چاہتا تھا کہ وہ صرف اس کو سچا کہے، باقی سب کو جھٹلائے ۔ اور چونکہ وہ کیساں طور پرسب کی تصدیق کرتا تھا، اس لئے کوئی بھی اس سے خوش نہیں ہوسکتا تھا۔ یہودی اس بات ہے تو بہت خوش تھے کہ قرآن حضرت موی کی تصدیق کرتا ہے، لیکن وہ صرف اتناہی نہیں کرتا تھا، وہ حضرت مسلے کی بھی تصدیق کرتا تھا اور یہیں آکر اس میں اور یہودیوں میں نزاع شروع ہوجاتی تھی ۔ عیسائیوں کو اس پر کیا اعتراض ہوسکتا تھا کہ حضرت مسے اور خورت میں کہتا تھا کہ نہیں کرتا تھا، وہ یہ کہتا تھا کہ دور حضرت میں کی باکی وصدافت کا اعلان کیا جائے ؟ لیکن قرآن صرف اتنا ہی نہیں کرتا تھا، وہ یہ کہتا تھا کہ دور حضرت میں کی کی اور مدارا عقاد وعمل پر ہے، نہ کہ کھارہ اور اصطباغ پر ۔ اور قانون نجات کی یہا کم گیروسعت عیسائی کلیسا کے لیے نا قابل برداشت تھی۔ ۔ ۔ اور قانون نجات کی یہ عالم گیروسعت عیسائی کلیسا کے لیے نا قابل برداشت تھی۔ ۔ ۔ اس طرح قریش مکہ کے لیے اس سے بڑھ کر دل خوش صدانہیں ہوسکتی تھی کہ حضرت اس طرح قریش مکہ کے لیے اس سے بڑھ کر دل خوش صدانہیں ہوسکتی تھی کہ حضرت

ا بی سرت سرت سرت ملہ سے بیات سے بوٹھ سروں موں مسلوا ہیں ، وسی کی کہ سرت ابراہیم اور حضرت اساعیل کی بزرگی کا اعتراف کیا جائے ، لیکن جب وہ دو کیھتے تھے کہ قرآن جس طرح ان دونوں کی بزرگی کا اعتراف کرتا ہے ، اسی طرح یہودیوں کے پیغبروں اور عیسائیوں کے داعی کا بھی معترف ہے توان کے نیلی اور جماعتی غرور کو تھیں گئی تھی ۔ وہ کہتے تھے ایسے لوگ حضرت ابرائیم اور اساعیل کے پیرو کیونکر ہو سکتے ہیں جوان کی بزرگی اور مدافت کی صف میں دوسروں کو بھی لا کھڑا کرتے ہیں۔

# تین اصول جوقر آن میں اور اس کے مخالفوں میں بناءنزاع ہوئے

مخضر یوں سمجھنا چاہیے کہ قرآن کے تین اصول ایسے تھے جواس میں اور تمام پیروان ندا ہب میں وجہزاع ہو گئے۔

ا۔ وہ مذہبی گروہ بندی کی روح کا مخالف تھا اور دین وحدت یعنی ایک ہونے کا اعلان کرتا تھا۔ اگر پیروان مذہب یہ مان لیتے تو انہیں تسلیم کر لینا پڑتا کہ دین کی سچائی کسی ایک ہی گردہ کے حصے میں نہیں آئی ہے،سب کو یکساں طور پر ملی ہے۔ لیکن یہی ماننا ان کی گروہ پرشاق گزرتا تھا۔

۲- قرآن کہتا تھا نجات اور سعادت کا دار و مداراع تقاد و عمل پر ہے ہسل ، قوم گروہ بندی اور ظاہری رسم ریت پرنہیں ہے۔ اگر یہ اصل وہ تسلیم کر لیتے تو پھر نجات کا دروازہ بلا امنیاز تمام نوع انسانی پر کھل جاتا اور کسی ایک مذہبی صلقے کی ٹھیکے داری باقی نہ رہتی لیکن اس بات کے لیے ان میں نے کوئی بھی تیار نہ تھا۔

س۔ وہ کہتا تھااصل دین خدا پرتی ہے اور خدا پرتی ہیے کہ خدا کی براہ راست پرستش کی جائے کیس پیروان ندا ہب نے کسی نہ کی شکل میں شرک و بت پرتی کے طریقے اختیار کر لئے تھے۔ اور گوانہیں اس بات سے انکار نہ تھا کہ اصل دین خدا پرسی ہی ہے، کیس میہ بات شاق گزرتی تھی کہا ہے مالوف و مقاد طریقوں سے دست بردار ہوجا کیں۔

### خلاصه بحث

متذکہ بالاصدر تفصیلات کا ماحصل حسب ذیل دفعات میں بیان کیا جاسکتا ہے۔

ا نزول قرآن کے دفت دنیا کا فہ ہی تخیل اس سے زیادہ وسعت نہیں رکھتا تھا کہ نسلوں خاندانوں اور قبیلوں کی معاشرتی حد بندیوں کی طرح مذہب کی بھی ایک خاص گروہ بندی کرلی گئی تھی۔ ہرگروہ بندی کا آدمی مجھتا تھا دین کی سچائی صرف اس کے جھے بن آئی ہے۔ جوانسان گئی تھی۔ ہرگروہ بندی میں داخل ہے جات یا فتہ ہے، جوداخل نہیں ہے جات سے محروم ہے۔

اس کی فہ ہی حد بندی میں داخل ہے نجات یا فتہ ہے، جوداخل نہیں ہے نجات سے محروم ہے۔

۲ ہرگروہ کے نزدیک مذہب کی اصل وحقیقت محض اس کے ظاہری اعمال درسوم سے ۔ جوں ہی ایک انسان انہیں اختیار کر لیتا، یقین کیا جاتا کہ نجات وسعادت اسے حاصل ہوگئی ، مثلا عباوت کی شکل ، قربانیوں کے رسوم ، کسی خاص طعام کا کھانا یا نہ کھانا ، کسی خاص وضع قطع کا اختیار کرنایا نہ کرنا۔

سے چونکہ اعمال ورسوم ہر مذہب میں الگ الگ تصاور ہرگروہ کے اجتماعی مقتضیات کے سان نہیں ہوسکتے تھے،اس کئے ہر مذہب کا پیرویقین کرتا تھا کہ دوسرا مذہب صدافت سے خالی ہے، کیونکہ اس کے اعمال ورسوم ویسے نہیں ہیں جیسے خوداس نے اختیار کرر کھے ہیں۔

ہم ہر مذہبی گروہ کا دعوی صرف یہی نہ تھا کہ وہ سچاہے، بلکہ یہ بھی تھا کہ دوسرا جھوٹا ہے۔ نتیجہ یہ تھا کہ ہرگروہ صرف اسنے ہی پر قانع نہیں رہتا کہ اپنی سچائی کا اعلان کرے، بلکہ یہ بھی ضروری سمجھتا کہ دوسروں کے خلاف تعصب ونفرت و پھیلائے۔اس صورت حال سے نوع انسانی کو ایک دائی جنگ وجدال کی حالت میں مبتلا کردیا تھا۔ مذہب اور خدا کے نام پر ہرگروہ دوسر کے گروہ سے نفرت کرتا اور اس کا خون بہانا جائز سمجھتا۔

2۔ لیکن قرآن نے نوع انسانی کے سامنے فدہب کی عالمگیر سچائی کا اصول پیش کیا۔

(الف) اس نے صرف یہی نہیں بتایا کہ فدہب میں سچائی ہے بلکہ صاف صاف کہہ

دیا کہ تمام فداہب سچے ہیں۔ اس نے کہادین خدا کی عام بخشش ہے، اس لئے مکن

نہیں کہ سی ایک جماعت ہی کودیا گیا ہو۔ دوسروں کا اس میں کوئی حصہ نہ ہو۔

(ب) اس نے کہا، خدا کے تمام قوانین فطرت کی طرح انسان کی روحانی سعادت

کا قانون بھی ایک ہی ہے اور سب کے لیے ہے۔ پس پیروان ند ہب کی سب

اگر وہ بندیاں کر کی ہیں اور ہر گروہ بندی دوسری گروہ بندی سے لڑر ہی ہے۔

الگر کروہ بندیاں کر کی ہیں اور ہر گروہ بندی دوسری گروہ بندی سے لڑر ہی ہے۔

دورہو، اس لئے نہ تھا کہ تفرقہ وزراع کی علت بن جائے۔ پس اس سے بڑھ کر گرائی اور

کیا ہوسکتی ہے کہ جو چیز تفرقہ دورکرنے کے لیے آئی تھی، ای کو تفرقہ کی بنیاد بنالیا ہے۔

(د) اس نے بتایا کہ ایک چیز وین ہے، ایک شرع ومنہاج ہیں اختلاف ہوا
ہے اور ایک ہی طرح پر سب کو دیا گیا ہے۔ البتہ شرع ومنہاج میں اختلاف ہوا
اور یہ اختلاف ناگز برتھا۔ کیونکہ ہر عہد اور ہر قوم کی حالت یکساں نہ تھی اور
ضروری تھا کہ جیسی جس کی حالت ہو و یسے ہی احکام واعمال بھی اس کے لئے
اختیار کیے جا کیس ۔ پس شرع ومنہاج کے اختلاف سے اصل دین مختلف نہیں ہو
سے تم نے وین کی حقیقت تو فراموش کر دی ہے، محض شرع ومنہاج کے
اختلاف پرایک دوسرے کو جمٹلار ہے ہو۔

۵۔ اس نے بتلایا کہ تہماری مذہبی گروہ بندیاں اوران کے طواہر ورسوم کوانسانی نجات وسعادت میں کوئی وظل نہیں۔ بیگروہ بندیاں تمہاری بنائی ہوئی ہیں ورنہ خدا کا تھہرایا ہوادین تواکیک ہی ہے۔ وہ دین حقیقی کیا ہے؟ وہ کہتا ہے: ایمان اور عمل صالح کا قانون۔

(و) اس نے صاف صاف الفظوں میں اعلان کردیا کہ اس کی دعوت کا مقصد اس کے سوا پچھ نہیں ہے کہ تمام مذاہب سیچ ہیں ،لیکن پیروان مذہب سیچ ہیں ،لیکن پیروان مذہب سیچ کی سے منحرف ہو گئے ہیں۔اگروہ اپنی فراموش کردہ سیائی از سرنو اختیار کر لیں تو میرا کام پورا ہو گیا اور انہوں نے مجھے قبول کر لیا ۔تمام مذاہب کی یہی مشترک اور متفقہ سیائی ہے جسے وہ' الدین' اور' الاسلام'' ہے بیارتا ہے۔

(ز)وہ کہتا ہے: خدا کا دین اس لئے نہیں ہے کہ ایک انسان دوسرے انسان کے سے نفر سے کہ ہرانسان دوسرے انسان سے مجت کرے اور سب ایک ہی پروردگار کے رشتہ عبودیت میں بندھ کرایک ہوجا ئیں ۔وہ کہتا ہے: جب سب کا پروردگارایک ہے، جب سب کامقصودای کی بندگی ہے، جب ہرانسان کے لئے وہی ہونا ہے جیسا پھھاس کا عمل ہے قیمر خدااور ند ہب کے ہرانسان کے لئے وہی ہونا ہے جیسا پھھاس کا عمل ہے قیمر خدااور ند ہب کے

## نام پریتمام جنگ ونزاع کیوں ہے؟

نداہب عالم کا اختلاف صرف اختلاف ہی کی حد تک نہیں رہا ہے، بلکہ باہمی نفرت ومخاصمت کا ذر بعد بن گیا ہے۔ سوال مد ہے کہ خاصمت کیوں کر دور ہو؟ بدتو ہونہیں سکتا كه تمام پيروان نداهب اينے دعوے ميں سيح مان لئے جائيں، كيونكه ہر مذہب كاپيرو صرف ای بات کامدی نہیں ہے کہ وہ سچاہے، بلکداس کامدی ہے کہ دوسرے جھوٹے ہیں۔ یں اگران کے دعاوی مان لئے جائیں توتشلیم کرنا پڑے گا کہ ہرمذہب بیک وفت سیابھی ہےاور جھوٹا بھی ہے۔ رہیھی نہیں ہوسکتا کہ سب کوجھوٹا قرار دیاجائے ، کیونکہا گرتمام مذاہب حمو نے ہیں تو پھر مذہب کی سچائی ہے کہاں؟ بس اگر کوئی صورت رفع نزاع کی ہوسکتی ہے تو وہ وہی ہےجس کی دعوت لے کر قرآن نمودار ہوا ہے۔ تمام نداہب سے ہیں۔ کیونکہ اصل دین ایک ہی ہے اورسب کودیا گیا ہے لیکن تمام بیروان نداجب بیانی مخرف ہوگئے ہیں ، کیونکہ انہوں نے دین کی حقیقت اور وحدت ضائع کر دی ہے۔اورا پی گراہیوں کی الگ الگ ٹولیاں بنالی ہیں۔اگران گراہیوں ہےلوگ باز آ جائیں اوراینے اپنے مذہب کی حقیقی تعلیم برکار بند ہوجا ئیں تو مذاہب کی تمام نزاعات ختم ہوجا ئیں گی۔ ہرگروہ و کھے لے گا کہ اس کی راہ بھی اصلانی ہے جواور تمام گروہوں کی راہ ہے۔قرآن کہتاہے: تمام مداہب کی یبی مشترک اور متفقہ حقیقت' الدین''ہے، یعنی نوع انسانی کے لیے حقیقی دین اوراسی کووہ ''الاسلام''کےنام سے پکارتا ہے۔

ے۔ نوع انسانی کی باہمی یگا نگت اور اتحاد کے جاننے رشتے بھی ہو سکتے تھے سب انسان کے ہاتھوں ٹوٹ بچکے۔سب کی سل ایک تھی ،نگر ہزاروں نسلیں ہو گئیں۔سب کی قومیت ایک تھی ،نگر بے شارقو میتیں بن گئیں۔سب کی وطنیت ایک تھی ،لیکن سینکڑوں وطنیتوں میں بٹ گئے۔سب کا درجہ ایک تھا ،لیکن امیر وفقیر ،شریف ووضیع اور ادنی واعلی کے بہت سے درج مضہرا لئے گئے۔ایسی حالت میں کون سارشتہ ہے جوان تمام تفرقوں پر غالب آسکتا ہے اور تمام انسان ایک ہی صف میں کھڑے ہوں تک جہوں گئی ایک رشتہ ہے۔

ہے جوانسانیت کا بچھڑا ہوا گھرانا پھرآباد کر دے سکتا ہے۔ بیاعقاد کہ ہم سب کا پروردگارایک ہی پروردگار ہےاور ہم سب کے سراس ایک چوکھٹ پر جھکے ہوئے ہیں، یک جہتی اور یگا نگت کا ایساجذبہ پیدا کردیتاہے کیمکن نہیں انسان کے بنائے ہوئے تفرقے اس پر غالب آسکیں۔ مستدہ:

صراطمتنقيم

اس بناء پرسورہ فاتحہ میں جس دعائی تلقین کی گئی وہ''صراط متنقیم'' پر چلنے کی طلب گاری ہے۔''صراط'' کے معنی راہ کے ہیں اور 'دمستقیم'' کے معنی سیدھا ہونے کے۔ پس ''صراط ستقیم'' ایس راہ جوسیدہی ہو ،کسی طرح کا بی وخم نہ ہو۔ پھراس راہ کی پہچان سے بتلائی کہ صراط الَّذِیْنَ اَنْعَہْتَ عَلَیْهِمْ غَیْدِالْمَ غُضُوْبٍ عَلَیْهِمْ وَکَالْفَامِ ہوا۔ان کی راہ ہیں جومغضوب وکاللفَّ الَّذِیْنَ . لیمنی ان لوگوں کی راہ جن پر ضداکا انعام ہوا۔ان کی راہ ہیں جومغضوب ہوئے ،ندان کی جو گمراہ ہیں۔

یہ انعام یافتہ انسان کون ہیں جن کی راہ سیدھی راہ ہوئی ۔قر آن نے جا بجاواضح کیا ہے کہ خدا کے تمام رسول اور راست باز انسان جو دنیا کے مختلف عہدوں اور گوشوں میں گزر پچکے ہیں ،انعام یافتہ انسان ہیں اور انہیں کی راہ صراط متنقیم ہے۔

وَمَنْ يُطِعَ اللّٰهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِيْنَ آنْعَمَ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ مَعَ اللّٰهِ مَنَ النَّبِيْنَ وَالصّْلِحِيْنَ وَالشُّهَلَآءِ وَالصّْلِحِيْنَ وَعَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيْنَ وَالصّْلِحِيْنَ وَالشُّهَلَآءِ وَالصّْلِحِيْنَ وَمَنْ أُولَئِكَ رَفِيْقًا ٥ (٢٩:٣)

اورجس کسی نے اللہ اوررسول کی اطاعت کی تو بلاشبدہ ہان لوگوں کا ساتھی ہواجن پر اللہ نے انعام کیا ہے۔ یہ انعام یافتہ جماعت نبیوں کی ہے، صدیقوں کی ہے، شہداء کی ہے، نیک عمل انسانوں کی ہے اور (جس کے ساتھی ایسے لوگ ہوں تو) کیا ہی التحقی اس کی رفاقت ہے۔

اس آیت میں بالتر تیب چار جماعتوں کا ذکر کیا گیا ہے اورانہیں انعام یا فتہ قرار دیا ہے ،انبیاء،صدیقین،شہداء،صالحین ۔

''انبیاء'' ہے مقصود خدا ک سچائی کے تمام پیغام بر ہیں جونوع انسانی کی ہدایت کے لئے

پیدا ہوئے۔

''شہید'' کے معنی گواہ کے ہیں ۔ یعنی ایسے انسان جواپنے قول وفعل سے حق وصداقت کی شہادت بلند کرنے والے ہیں۔

''صالحین'' ہے مقصود وہ تمام انسان ہیں جو نیک عملی کی راہ میں استقامت رکھیں اور برائی کی راہوں سے کنارہ کش ہوں۔

یں معلوم ہواانعام یا فتہ انسانوں سے مقصود دنیا کے رسول اور داعیان حق ہیں جوقر آن
کے نزول سے پہلے دنیا میں ہو چکے تھے اور تمام راست بازانسان ہیں جونوع انسانی میں گزر
چکے تھے۔اس میں تو کسی خاص نسل وقوم کی خصوصیت رکھی گئ ہے، نہ خاص ند ہب اور اس
کے پیردوں کی ۔ دنیا کے تمام نبی ،تمام صدیق ،تمام شہداء حق ،تمام صالح انسان ،خواہ کسی
ملک وقوم میں ہوں قرآن کے نزدیک 'انعام یا فتہ' انسان ہیں اور آئہیں کی راہ ''صراط
منتھی،'

خدا کے ان رسولوں اور نوع انسانی کے راست باز افراد کی راہ کون کی راہ تھی؟ وہی راہ جھے قرآن وین تقیق کی راہ قرار دیتا ہے۔ وہ کہتا ہے : دنیا میں جس قدر بھی سچائی کے داعی آئے ،سب نے بہی تعلیم دی کہ' آقینہُوا الدِّینَ وَلَا تَتَفَرَّقُوْ اَفِیْدِهِ (۱۳:۴۲) خدا کا ایک بی دین قائم رکھواوراس راہ میں جداجدا نہ ہوجاؤ (بہی راہ سچائی کی سیدھی راہ ہے)۔

وین فام رهواورا کاراه یک جداجدات اوجاد رسیل و ه پی ک کو سراط متنقیم سے تعبیر کیا ہے ۔ چنا نچہ یمی وجہ ہے کہ قرآن نے جا بجا ''الدین'' کو صراط متنقیم کی ظرف ہدایت سورہ شوری میں پنجبراسلام کو مخاطب کرتے ہوئے کہتا ہے' متم صراط متنقیم کی ظرف ہدایت کرنے والے ہو صراط متنقیم ہی صراط اللہ ہے'' یعنی اللہ کی تھبرائی ہوئی سعادت۔

وَإِنَّكَ لَتَهُٰدِى ۚ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيْمِ 0 صِرَاطِ اللهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي اللهِ اللهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي اللهِ نَصِيرُ اللهِ تَصِيرُ اللهِ مُورُ 0 (٥٣-٥٢:٣٢)

اور (اے پیغیبر!) بلاشبہتم صراط متنقیم کی طرف ہدایت کرنے والے ہو، صراط الله ، یعنی الله کی راہ کی طرف ، وہ الله که آسان وزمین میں جو پچھے ہے۔ سب اس کا ہے۔ ماں مادر کھو( کا نئات خلقت کے ) تمام کاموں کامرجع اس کی وات ہے۔

اس طرح وہ جا بجا کہتا ہے کہ خدا کے تمام رسولوں کی دعوت صراط متنقیم کی دعوت تھی۔
سورہ نحل میں حضرت ابراہیم (طیالام) کی نسبت ہے: وَهَدَهُ اللّٰهِ صِرَاطٍ مُسْتَقیْمِ (۱۲۱۱۲) خدانے اسے صراط متنقیم وکھا دی سورہ زخرف میں حضرت سے (طیالام) کا زبائی سنتے ہیں اِنَّ اللّٰهَ هُوَ دَیِّی وَدَبُکُمْ فَاعْبُدُوهُ هٰذَا صِرَاطٌ مُسْتَقیْمٌ (۲۳٬۵۳۲) الله میرااور تبہاراسب کا پروردگار ہے، پس ای کی بندگی کرو، یبی صراط متنقم ہے۔ سورہ انعام میں پہلے حضرت نوح اور حضرت ابراہیم کا ذکر کیا ہے، پھر سلسلہ ابراہیم کے متعدد نبیوں کا جو تورات کی مشہور شخصیتیں ہیں۔ اس کے بعد کہا ہے۔ وَاجْتَبَیْنُهُمْ وَهَدَیْنُهُمْ اللّٰی

عداط منستقینید (۸۷:۹۸)ان سب کوہم نے صراط متعقیم دکھادی۔
اصل یہ ہے کہ خدا کے عالم گیری دین کی حقیقت ظاہر کرنے کے لئے صراط متعقیم سے بہتر تعیین ہوئی تھی۔ بہتر تعیین ہوئی تھی۔ بہتر تعیین ہوئی تھی ۔ بہتر تعیین ہوئی تھی ۔ بہتر تعیین ہوگی اورائی پرچل کر ہر مسافر منزل مقصود تک بحفاظت وامن پہنچ سیدھی راہ بہیشہ شاہراہ عام کی حیثیت اختیار کرلیتی ہے۔ تمام مسافر بخواہ کسی گوشی ہوئی راہ اختیار کریں گاور بھی بخواہ کسی گوشی کے کہا گگ اگ ٹولیاں بنا کر میر ھی راہ بھی راہ بھی راہ بھی ایک بی ہے۔ بہت ی نہیں ہو عیش اور وہ کہتا ہے ۔ بہت ی نہیں ہو عیش اور وہ اول دن سے موجود ہے۔ ہر عہد، ہر قوم، ہر ملک اسی پرچل کر منزل مقصود تک پہنچا ہے۔ بعد اول دن سے موجود ہے۔ ہر عہد، ہر قوم، ہر ملک اسی پرچل کر منزل مقصود تک پہنچا ہے۔ بعد

کو پیروان مذاہب نے الیا کیا کہ بہت می ٹیٹر ھی ترچھی راہیں نکال لیں اور ایک راہ پر شفق رہنے کی جگدالگ الگ ٹولیاں بنا کر متفرق ہوگئے۔ وہ کہتا ہے۔ اب اگرتم چاہتے ہو کہ منزل مقصود کا سراغ پاؤ تو چاہئے کہ اس سیدھی راہ پر اکٹھے ہو جاؤ۔ فہو [(سبیل الله ) ۱۱۱ ملویقا مستقیماً۔سہلا ملوکا واسعا موصلا الی المقصود

ا طریعا مستقیما ۔ سہلا ملوکا واسعا موصلا الی المقصود

وَانَ هٰلَا صِرَاطِی مُسْتَقِیْمًا فَاتَیْعُوهُ وَلَا تَتَیْعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ

یکمہ عَن سَبیلہ ڈلِگہ وَصُّکُم بِه لَعَلَّکُم تَتَقُونَ ٥ (١٥٣:١)

اور (دیکھو!) یمیری راہ ہے، بالکل سیر می راہ ، لیا ایک راہ پہاواور طرح طرح

کے راستوں کے پیچے نہ پڑو، وہ مہیں خداکی سیر می راہ ہے ہٹا کر جدا جدا کر دیں
گے۔ بہی بات ہے جس کا خدا مہیں میم دیتا ہے تا کہ (اس کی نافر مانی ہے ہو)۔
چنا نچے میر ققیقت بالکل واضح ہو جاتی ہے جب 'صراط منتقیم'' کی اس تفیر پر نظر ڈالی جائے جو خود پیغیمراسلام میں نے فرمائی ہے۔

عن ابى مسعودقال خط لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم خطا يده ثم قال هذا سبيل الله مستقيما ثم قال خطوطا عن يمين ذلك الخط وعن شماله ثم قال وهذالسبل ليس منها سبيل الاعليه شيطان يدعو اليه ثم قرا هذا الاية (اخرجه انسائي واحمد والبزار وابن المنذر وابو الشيخ والعاكم وصحه)

عبدالله بن مسعود رضی الله عنه کتے ہیں ، رسول الله کالله فی سے ایک لکیر کمینے کا در فر مایا یول سمجھو کہ بیا اللہ کا تھیر ایا ہوا راستہ ہے ، بالکل سیدھا۔ اس کے بعد اس کیسر کے دونوں طرف بہت ہی ترجی لکیریں کھنے دیں اور فر مایا بیطرح طرح کے راستے ہیں جو بنا لئے گئے ہیں اور ان میں کوئی راستہیں جس کی طرف بلانے کے ایک شیطان موجود نہ ہو ، پھر بیہ آیت پڑھی" وَاَنَّ هٰذَا صِرَاطِی مُسْتَقِیْمًا " الی آخر ها

اس ہمعلوم ہواتمام ادھرادھر کے ٹیڑھے تر چھے رائے''سبل متفرقہ'' ہیں جو جمعیت ً بشری کوتحد کرنے کی جگه متفرق کر دیتے ہیں اور درمیان کی ایک ہی سیدھی راہ 'مصراط ستقیم''ہے بیمتفرق کرنے کی جگہتمام رہ روان منزل کوایک ہی شاہراہ پرجمع کر دیتی ہے۔ یہ بل متفرقہ کیا ہے؟ای گمراہی کا نتیجہ ہیں جے قرآن نے ''تشیع''اور''تحزب'' کی گمراہی ہے تعبیر کیا ہےاورتشرت کاس کی او برگز رچکی۔ دین حقیقی کی راه کاسیدها هونا اور ''سبل متفرقه'' یعنی خود ساخته گروه بندیوں کا پر پیج وخم ہونا،ایک الیی حقیقت ہے جسے ہرانسان بغیر کسی عقلی کاوش کے سمجھ سکتا ہے۔خدا کا دین اگر انسان کی ہدایت کے لئے ہےتو ضروری ہے کہ خدا کے تمام قوانین کی طرح ہے بھی صاف اور واضح ہو۔اس میں کوئی راز نہ ہو۔ پیچید گی نہ ہو۔ نا قابل حل معمد نہ ہو۔اعتقاد میں مہل ہواور عمل میں ہلکا۔ ہرعقل اسے بوجھ لے، ہرطبیعت اس پرمطمئن ہوجائے ۔اچھاابغور کروا بیہ تعریف کس راہ برصادق آتی ہے'۔ان مختلف راہوں پر جو پیروان مذہب نے الگ الگ گروہ بندیاں کر کے نکالی لی ہیں یااس ایک ہی راہ پر جسے قر آن اصل دین کی راہ بتلا تا ہے؟ ان گروہ بند بول میں سے کوئی گروہ بندی بھی ایر نہیں ہے جوایے بوجمل عقیدوں، نا قابل نبم عقیدوں اور نا قابل برداشت عملوں کی ایک طول طویل فہرست نہ ہو۔ہم یہاں تفصیلات میں نہیں جائیں گے۔ ہر شخص جانتا ہے کہ دنیا کے تمام پیروان فدہب کے مزعومه عقائدوا عمال کا کیا حال ہےاوران کی نوعیت کیسی ہے۔ مذہب کاعقل کے لئے معمہ اورطبیعت کے لئے بوجھ ہونا ایک الی بات ہے جوعام طور پر مذاہب کا خاصہ تعلیم کر لی گئی ہے، لیکن قرآن جس راہ کو دین حقیقی کی راہ کہتا ہے، اس کا کیا حال ہے؟ اس کی راہ تو آئی واضع ، اتن بهل ، اتن مختصر ہے کہ عقائد واعمال کی پوری فہرست دولفظوں میں ختم کر دی جاسکتی ہے۔''ایمان اور عمل صالح'' ''للمس کے عقائد میں عقل کے لئے کوئی بو جونہیں۔اس کے

ا عمال میں طبیعت کے لئے کوئی تختی نہیں ، ہرطرح کے بیج وخم سے یاک ، ہرمعنی میں اعتقاد

وعمل كى سيدهى سے سيدهى بات الحنيفية السمحة ليلها كنهارها، اس كى رات بهي اس

کے دن کی طرح روش ہے''۔

ٱلْحَمْٰنُ لِلَّهِ الَّذِيْ ٓ ٱنْزَلَ عَلَىٰ عَبْدِةِ الْكِتَٰبَ وَلَمْ يَجْعَلُ لَّهُ

عِوَجًا ٥ (١:١٨)

مرطرح کی ستائش اللہ ہی کے لئے ہے جس نے اپنے بندے پر کتاب نازل کی اوراس میں کسی طرح کی بھی کجی نہیں رکھی۔

ببرحال قرآن کا پیرووہ ہے جو دین کی سیدھی راہ پر چلنے والا ہے۔ وہ راہ نہیں جو کس خاص نسل کسی خاص قوم کسی خاص عہد کی راہ ہے، بلکہ خدا کی عالمگیر سچائی کی راہ جو ہرجگہ اور ہر عبد میں نمایاں ہوئی ہے اور ہر طرح کی جغرافیائی اور جماعتی حد کے امتیازات سے یاک ہے۔

إِنَّ اللَّهَ هُوَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَا عُبُلُولًا هٰلَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيْمٌ ٥ (١٣٠٣)

اللہ میرااور تمہارادونوں کا پروردگارہے پس اس کی بندگی کرو، یہی صراط ستقیم ہے۔ علا وہ بریں بحث ونظر کے بعض دوسرے پہلو بھی ہیں جو اس موقع پر پیش نظر رہنے جا ہمیں ۔

اولا۔فلاح وسعادت کی راہ کو'سیدھی راہ' سے تعبیر کیا گیا اورسیدھی راہ پر چانا ایک ایسی بات ہے۔ جس کی ہمجھ اورطلب بالطبع ہرانسان کے اندرموجود ہے۔ پھراس کی ہمچان ہتا ہے ہوئے کوئی اس طرح کی تعریف نہیں کی جس کے بیجھنے اورمنطبق کرنے میں زبنی کا وشوں کی ضرورت ہو، بلکہ ایک خاص طرح کے انسانوں کی طرف انگلی اٹھادی کہ'صراط متنقیم'ان لوگوں کی راہ ہے۔ اس اسلوب بیان نے ہرانسان کے سامنے صراط متنقیم کو ایک محسوس ومشہود صورت میں نمایاں کر دیا۔ ہرانسان خواہ کسی عہداور کسی ملک وقوم سے تعلق رکھتا ہو، لیکن اس بات سے بخرنہیں ہوسکتا کہ یہاں دوطرح کے انسان موجود ہیں۔ ایک وہ ہیں جن کی راہ سعادت وکامیابی کی راہ ہے، ایک وہ ہیں جن کے جصے میں محرومی وشقاوت آئی ہے۔ پس

کامیابی کی راہ کی پہچان اس سے زیادہ بہتر اور موثر طریقے سے بیان نہیں کی جاسکتی کہ وہ کم کامیاب انسان کی راہ ہے۔اگر اس کی پہچان منطقی تعریفوں کی طرح بیان کی جاتی تو ظاہر ہے نہ تو ہرانسان بغیر کاوش وفکر کے بچھ سکتا ، فقطعی طور پر کسی ایک ہی راہ پر منطبق کی جاسکتی۔

ٹانیا۔ جہاں تک انسانی فلاح وسعادت کا تعلق ہے ،صراط متنقیم کی تعبیر ہی ہر لحاظ سے حقیقی اور قد رتی تعبیر ہوسکتی تھی ۔ انسان کے فکر وقمل کا کوئی گوشہ ہولیکن صحت و در تنگی کی راہ ہیشہ وہی ہوگی جوسیدھی راہ ہو۔ جہاں انحراف اور بھی بیدا ہوئی بنقص و فساد ظہور میں آگیا۔ یہی وجہ ہے کہ دنیا کی تمام زبانوں میں سیدھا ہونا اور سیدھی چال چلنا فلاح وسعادت کے معنوں میں عام طور پر بولا جاتا ہے۔ گویا اچھائی کے معنوں میں بیدا کیے۔ ایسی تعبیر ہے جو تمام نوع انسانی کی عالم گیر تعبیر ہے جو تمام نوع انسانی کی عالم گیر تعبیر کے اسکتی ہے۔

حضرت سے ہے چارسو برس پہلے دارایوش اول نے جوفرامین کندہ کرائے تھے،ان میں سے بےستون کا کتبہ آج تک موجود ہے اوراس کا خاتمہ ان جملوں پر ہوتا ہے ''اے انسان اھورامز دکا (لیعنی حذا کا) تیرے لئے تھم میہ ہے کہ برائی کا دھیان نہ کر ہسیدھا راستہ نہ چھوڑ ،'گناہ سے بچتارہ''۔ ''اللہ میں بھورامز دکا ( ایس کے بیتارہ ''۔ ''اللہ میں بھورامز دکا و سے بچتارہ''۔ ''اللہ میں بھورامز دکا و سے بچتارہ''۔ ''اللہ میں بھورامز دکا و سے بچتارہ''۔ 'اللہ میں بھورامز دکا کہ بھورامز دکا کے بھورامز دکا ہورامز دکا کہ بھورامز دکا ہورامز دکا در بھورامز دکا ہورامز دکا ہورامز دکا کہ بھورامز دکا در بھورامز دکا کہ بھورامز دکا ہورامز دکا کہ بھورامز دکا در بھورامز دکا دھورامز دکا دھورامز دکا دھورامز دکا کہ بھورامز دکا دھورامز دکھورامز دھورامز دھورامز دکھورامز دکھورامز دکھورامز دکھورامز دکھورامز دکھورامز دکھورامز دکھورامز دکھورامز دھورامز دکھورامز دکھو

پس صراط متنقیم پر چلنے کی طلب زندگی کی تمام راہوں میں در نظمی وصحت کی راہ چلنے کی طلب ہوئی اور اسی لئے سعی وعمل کے ہر گوشے میں انعام یا فتہ گروہ وہی ہوسکتا ہے جس کی راہ صراط متنقیم ہو۔

" المغضوب عليهم"اور" الضالين "

پھر''صراط متقیم'' کی پیچان صرف اس کے شبت پہلوہ می سے واضح نہیں کی گئی، بلکہ اس کا ضد مخالف پہلوبھی واضح کر دیا گیا:"غَیْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَیْهِمْ وَلَا الضَّا لِیْنَ الْکَی راہ نہیں جومنفوب ہوئے، ندان کی جو گمراہ ہوکر بھٹک گئے''۔

"مغضوب علیه "گروه سختنعه علیه" کی بالکل ضد ہے۔ کیونکه انعام کی ضد غضب ہے،اورفطرت کا ئنات کا قانون ہے ہے کہ راست باز انسانوں کے جھے میں انعام آتا ہے، نافر مانوں کے جصے میں غضب ''گراہ'' وہ ہیں جوراہ حق نہ پاسکے اوراس کی جبتی میں بھٹک گئے ۔ پس مغضوب وہ ہوئے جنہوں نے راہ پائی اوراس کی نعمتیں بھی پائیں 'لیکن پھڑ اس سے منحرف ہو گئے اور نعمت کی راہ جھوڑ کر محرومی و شقاوت کی راہ اختیار کر لی ۔'' گراہ'' وہ ہوئے جوراہ بی نہ پاسکے،اس لئے ادھرادھر بھٹک رہے ہیں اور صراط مستقیم کی سعادتوں سے محروم ہیں ۔

مغضوب علیہ' کی محرومی حصول ومعرفت کے بعدا نکار کائیتجہ ہے اور'' گمراہ'' کی محروم جہل کا نتیجہ۔ پہلے نے پاکرروگرانی کی اس لئے محروم ہوا۔ دوسرا پاہی نہ سکااس لئے محروم ہے۔ محروم دونوں ہوئے ، مگر بی ظاہر ہے کہ پہلے کی محرومی زیادہ مجر مانہ ہے، کیونکہ اس نے نعمت حاصل کر کے پھراس سے روگر دانی کی ،اس لئے اسے مغضوب کہا گیا اور دوسرے کی حالت صرف گمراہی کے لفظ سے تبییر کی گئی۔

ہم دیکھتے ہیں دنیا میں فلاح وسعادت سے محروم آدمی ہمیشہ دوہی طرح کے ہوتے ہیں جاحداور جائل ۔ جاحدوہ ہوتا ہے جوحقیقت پالیتا ہے، بایں ہمہاس سے روگردانی کرتا ہے۔ جائل وہ ہوتا ہے جوحقیقت سے نا آشنا ہوتا ہے اور اپنے جہل پر قانع ہوجاتا ہے ۔ پس صراط مستقیم پر چلنے کی طلب گاری کے ساتھ محرومی وشقاوت کی ان دونوں صورتوں سے محفوظ ہوجائے ۔ بھی سکھلادی تا کہ فلاح وسعادت کی راہ کا تصور ہر طرح کامل اور لغزشوں سے محفوظ ہوجائے ۔ جہاں تک مذہبی صدافت کا تعلق ہے، دونوں طرح کی محرومیوں کی مثالیں قو موں کی تاریخ میں موجود ہیں ۔ کتی ہی تو میں ہیں جن کے قدم صراط ستھم پر استوار ہوگئے تھاور تاریخ میں موجود ہیں ۔ کتی ہی تو میں ہیں جن کے قدم صراط ستھم پر استوار ہوگئے تھاور فلاح کی معروف موجود گئے ۔ مہاتھیں ۔ بایں ہمہانہوں نے روگر دائی کی اور راہ فلاح وسعادت کی تمام تعتیں مان کر کے پھراس سے مخرف ہوگئے ۔ بیتجہ یہ نکلا کہ وہی قوم جوکل تک دنیا کی انعام یا فتہ جماعت تھی ، سب سے زیادہ محروم ونا مراد جماعت ہوگئی ۔ اسی طرح کتی ہی جماعت میں جن کے سامنے فلاح وسعادت کی راہ کھول دی گئی ۔ لیکن انہوں نے معرفت کی جگہ جہل اور روشن کی جگہ تار کی پہندگی ۔ نتیجہ یہ نکلا کہ راہ حق نہ پاسکے اور نامرادی معرفت کی جگہ جہل اور روشن کی جگہ تار کی پہندگی ۔ نتیجہ یہ نکلا کہ راہ حق نہ پاسکے اور نامرادی ومحروم کی واد یوں میں گم ہوگئے۔

احادیث و آثار میں اس کی جوتفسیر بیان کی گئی ہے اس سے بید حقیقت اور زیادہ واضح ہو
جاتی ہے۔ تر مذی اور احمد وابن حبان وغیرہم کی مشہور حدیث ہے کہ آنخضرت کھی نے فر مایا
د' المغضوب' یہودی ہیں اور'' الضالین' نصاری ہیں ۔ یقیناً اس تفسیر کا مطلب بیہیں ہے ہو
سکتا کہ غضوب سے مقصود صرف یہودی اور گمراہ سے مقصود صرف نصاری ہیں۔ بلکہ مقصود بیہ
ہے کہ غضو بیت اور گمراہی کی حالت واضح کرنے کیلئے دو جماعتوں کا ذکر بطور مثال کے کردیا
جائے ۔ چنا نچہ ان دونوں جماعتوں کی تاریخ میں ہم محرومی کی دونوں حالتوں کا کامل نمونہ
د کیھ سکتے ہیں ۔ یہودیوں کی قومی تاریخ مغضوبیت کے لئے اور عیسائیوں کی تاریخ گمراہی

# قرآن کے قصص اور استقراء تاریخی

یکی وجہ ہے ہم دیکھتے ہیں قرآن نے ہدایت و تذکیرامم کے لئے جن اصولوں پر زور دیا ہے ان میں سب سے زیادہ نمایاں اصل پھیلی قو موں کے ایام ووقائع اوران کے نتائج ہیں۔ وہ کہتا ہیں: کا نئات ہت کے ہر گوشے کی طرح قو موں اور جماعتوں کے لئے بھی خدا کا قانون سعادت و شقاوت ایک ہی ہے اور ہرعہداور ہر ملک میں ایک ہی طرح کے احکام و نتائج رکھتا ہے۔ اس کے احکام میں بھی تبدیلی نہیں ہوسکتی اوراس کے نتائج ہمیشہ اور ہر حال میں ائل ہیں۔ جس طرح سکھیا کی تا ثیراس لئے بد کی نہیں جاسکتی کہ کہ وہ کس عہداور ہر حال میں استعال کی گئی ، اسی طرح قو موں اور جماعتوں کے اعمال کے نتائج بھی اس لئے متغیر نہیں میں استعال کی گئی ، اسی طرح قو موں اور جماعتوں کے اعمال کے نتائج بھی اس لئے متغیر نہیں ہو سکتے کہ کس ملک میں چیش آئے۔ اگر ماضی میں ہمیشہ شہد شہد شہد شہد کا خاصہ رکھتا آیا ہے اور سکھیا ہی ہو ہو سکتے کہ کس ملک میں چیش آئے۔ اگر ماضی میں ہمیشہد شہد شہد شہد کی میں ہمیں چیش آئے۔ گئی ۔ پس جو بچھاضی میں چیش آئے۔ گئی ۔ پس جو بچھاضی میں چیش آئے۔ گئی ۔ پس جو بچھاضی میں چیش آئے۔ گئی نگر و کئی تنجد کے لیسنڈ و اللّٰہ فی اللّٰذِین حَلَوْ ا مِن قَبُلُ وَ کَنْ تَجِدَ لِسُنَّةُ اللّٰہِ فی اللّٰذِین حَلُوْ ا مِن قَبُلُ وَ کَنْ تَجِدَ لِسُنَّةُ اللّٰہِ فی اللّٰذِین حَلُوْ ا مِن قَبُلُ وَ کَنْ تَجِدَ لِسُنَّةُ اللّٰہِ فی اللّٰذِین حَلُوْ ا مِن قَبُلُ وَ کَنْ تَجِدَ لِسُنَّةُ اللّٰہِ فی اللّٰذِین حَلُوْ ا مِن قَبُلُ وَ کَنْ تَجِدَ لِسُنَّةُ اللّٰہِ فی اللّٰذِین حَلُوْ ا مِن قَبُلُ وَ کَنْ تَجِدَ لِسُنَّةُ اللّٰہِ فی اللّٰذِین حَلُوْ ا مِن قَبُلُ وَ کَنْ تَجِدَ لِسُنَّةُ اللّٰہِ فی اللّٰذِین حَلُوْ ا مِن قَبُلُ وَ کَنْ تَجِدَ لِسُنَّةً اللّٰہِ فی اللّٰذِین حَلُوْ ا مِن قَبُلُ وَ کَنْ تَجِدَ لِسُنَّةً اللّٰہِ فی اللّٰذِین حَلُوْ ا مِن قَبُلُ وَ کَنْ تَجِدَ لِسُنَّةً اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ فی اللّٰذِین حَلُوْ ا مِن قَبُلُ وَ کَنْ تَجِدَ لِسُنَّةً اللّٰہِ فی اللّٰہِ اللّٰہِ فی اللّٰہِ اللّٰہِ فی اللّٰہِ اللّٰہِ فی اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ فی اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ فی اللّٰہِ اللّٰہِ فی اللّٰہِ فی اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ فی اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ

جولوگتم سے پہلے گزر چکے ہیں ان کے لئے اللہ کی سنت یہی رہی ہے ( یعنی اللہ کے قوانین واحکام کا دستوریمی رہاہے ) اور اللہ ( کی سنت ) میں تم بھی ردو بدل نہیں پاؤ گے۔

فَهَلُ يَنْظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ الْاَ وَّلِيْنَ فَلَنُ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبُرِييُلًا .وَلَنْ تَجِلَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَخُويُلًا ٥ (٣٣:٣٥)

پھر میلوگ کس بات کی راہ تک رہے ہیں؟ کیا اسسنت کی جوا گلے لوگوں کے لئے رہ چکی ہے؟ تو یا در کھو! تم اللہ کو بھی بدلتا ہوائبیں پاؤ گے اور نہ بھی ایسا ہوسکتا ہے کہ اس کی سنت کے احکام پھیر دیئے جا کس

سُنَّةً مَنْ قَلُ ٱرْسَلْنَا قَبُلُكَ مِنْ رُسُلِنَا وَلَا تَجِلُ لِسُنَتِينَا تَحُويُلًا0 (٤٤:١٤)

(اے پیغیمر!) تم سے پہلے جن رسولوں کوہم نے بھیجا ہے،ان کے لئے ہماری سنت یہی رہی ہے۔ان کے لئے ہماری سنت یہی رہی

چنانچہ وہ ایک طرف تو انعام یافتہ جماعتوں کی کامرانیوں کا بار بار ذکر کرتا ہے، دوسری طرف مغضوب اور گمراہ جماعتوں کی محرومیوں کی سرگزشتیں بار بارسنا تا ہے۔ پھر جا بجاان سے عبرت وبصیرت کے نتائج اخذ کرتا ہے جن پراقوام و جماعات کا عروج وزوال موتوف ہے۔ وہ کھول کھول کر بتلا تا ہے کہ انعام یافتہ جماعتوں کی سعادت وکامرانی ان ان ان عال کا انعام تھی ۔ انعام تھی اور مغضوب و گمراہ جماعتوں کی شقاوت و محرومی ان ان برعملیوں کی پاداش تھی۔ انعام تک کو ''انعام'' کہا جا تا ہے ، کیونکہ یہ فطرت الہی کی قبولیت ہے ، برے نتائج کو '' مختل ہے ، کیونکہ یہ فطرت الہی کی قبولیت ہے ، برے نتائج کو ' فضب'' کہتا ہے ، کیونکہ یہ فانون الہی کی پاداش ہے ، وہ کہتا ہے جن اسباب وطل سے دس مرتبہ ایک خاص طرح کا معلول پیدا ہو چکا ہے ، تم کیوں کرا نکار کر سکتے ہو کہ گیار دھویں مرتبہ مجمی و بیاتی معلول پیدا نہ ہوگا۔

قَدُ خَلَتُ مِنُ قَبُلِكُمُ سُنَنٌ فَسِيُرُوا فِي الْاَرْضِ فَا نُظُرُوا كَيُفَ

كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَدِّ بِينَ ٥ (١٣٤:٣)

تم سے پہلے بھی دنیا میں (خداً کے )احکام وقوا نین کے نتائج گزر بھیے ہیں۔ پس ملکوں کی سیر کرو اور دیکھوان لوگوں کا انجام کیا ہوا جنہوں نے (اللہ کے احکام وقوانین کو) جھٹلایا تھا۔

قر آن کی سورتوں ہیں ایک بڑی تعداد الیی سورتوں کی ہے جوتمام تر اسی مطلب پر مشتل ہیں ۔ کہا جاسکتا ہے کہ قر آن میں جس قدر بیان بھی بچھلے عہدوں کے وقائع دقصص کا ہے وہ تمام تر سورہ فاتحہ کی اسی آیت کی تفصیل ہے۔

## سوره فاتحه كي تعليمي روح

اچھا!اب چندلمحوں کیلئے سورہ فاتحہ کے مطالب پر بحثیت مجموعی نظر ڈ الواور دیکھواس کی سات آیتوں کے اندر ند ہبی عقائد وتصور کی جوروح مضمر ہے وہ کس طرح کی ذہنیت پیدا کرتی ہے۔ سورہ فاتحدایک دعاہے۔ فرض کروایک انسان کے دل وزبان سے شب وروز یہی دعائلتی رہتی ہے،اس صورت میں اس کے فکر واعتقاد کا کیا حال ہوگا؟

وہ خدا کی حمد و ثنا میں زمزمہ تنج ہے، کین اس خدا کی حمد میں نہیں جونسلوں ، قوموں اور نہیں گروہ بندیوں کا خدا ہے ، بلکہ ''رب العالمین'' کی حمد میں جوتمام کا نئات خلقت کا پروردگار ہے اور اس لئے نوع انسانی کے لئے کیساں طور پر پروردگاری ورحمت رکھتا ہے۔ پھروہ اسے اس کی صفتوں کے ساتھ پکارنا چاہتا ہے، لیکن اس کی تمام صفتوں میں سے صرف رحمت اور عدالت ہی کی صفتیں اسے یاد آتی ہیں۔ گویا خدا کی بستی کی نمود اس کے لئے سرتا سرحمت وعدالت کے سوا رحمت وعدالت کے سوا کی نبیت جانتا ہے وہ رحمت وعدالت کے سوا کے نبیس ہے۔ پھروہ اپنا سرنیاز جھکا تا اور اس کی عبودیت کا اقر ار کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے: صرف تیری ہی ایک ذات ہے جس کے آگے بندگی و نیاز کا سرجمک سکتا ہے اور صرف تو ہی صرف ہی عبادت ہے جو ہاری ساری در ماندگیوں اور احتیا جو ل میں مددگاری کا سہارا ہے۔ وہ اپنی عبادت

297

اوراستعانت دونوں کوصرف ایک ہی ذات کے ساتھ وابسۃ کردیتا ہے اوراس طرح دنیا کی ساری قو توں اور ہرطرح کی انسانی فرماں روائیوں سے بے پروا ہو جاتا ہے۔اب کسی چوکھٹ پراس کاسر جھکنہیں سکتا ،اب کسی قوت سے وہ ہراساں نہیں ہوسکتا ،اب کسی کے آگے اس کا دست طلب دراز نہیں ہوسکتا۔

پھروہ خدا ہے سیدھی راہ چلنے کی تو فیق طلب کرتا ہے۔ یہی ایک مدعا ہے جس ہے زبان احتیاج آشنا ہوتی ہے، لیکن کون سیدھی راہ؟ کسی خاص تو م کی سیدھی راہ؟ کسی خاص تو م کی سیدھی راہ؟ کسی خاص قوم کی سیدھی راہ؟ کسی خاص مذہبی علقے کی سیدھی راہ؟ نہیں ، وہ راہ جود نیا کے مذہبی رہنماؤں اور تمام راست باز انسانوں کی متفقہ راہ ہے ،خواہ کسی عہد اور کسی قوم میں ہوئے ہوں ۔ اسی طرح وہ محروی اور گمراہی کی راہوں سے بناہ مانگتا ہے۔ لیکن یہاں بھی کسی خاص نسل وقوم یا کسی خاص خروی اور گمراہ انسانوں کی راہیں کرتا بلکہ ان راہوں سے بچنا چاہتا ہے جود نیا کے تمام محروم اور گمراہ انسانوں کی راہیں رہ چکی ہیں۔ گویا جس بات کا طلب گار ہے وہ بھی نوع انسانی کی عالم گیر اچھائی ہے اور جس بات سے وہ بناہ مانگتا ہے وہ بھی نوع انسانی کی عالم گیر برائی ہے۔ نسل ہوم ، ملک یا خبی گروہ بندی کے تفرقہ واندیاز کی کوئی پر چھائیں اس کے دل و ماغ پر نظر نہیں آتی۔

یا کم بن کردہ بعد کے سے سرحہ داسیوں وں پر پھا یں ہیں سے دن دہاں پوسٹریں ہیں۔
غور کروا نہ ہبی تصور کی بینوعیت انسان کے ذہن دعواطف کے لئے کس طرح کا سانچامہیا
کرتی ہے؟ جس انسان کا دل و د ماغ ایسے سانچے میں ڈھل کر نکلے گا وہ کس قتم کا انسان
ہوگا؟ کم از کم دوباتوں ہے تم انکارنہیں کر سکتے ایک بید کہ اس کی خدا پر تی خدا کی عالم گیرر حمت
وجمال کے تصور کی خدا پر تی ہوگی ، دوسری ہید کہ کسی معنی میں بھی نسل وقوم یا گروہ بندیوں کا
انسان نہیں ہوگا۔ عالم گیرانسانیت کا انسان ہوگا اور دعوت قرآنی کی اصلی روح بہی ہے۔



## حواشي

- ، پہلے ایڈیشن کے ص ۲ کمار پر بیعبارت زیادہ ہے۔ ( یعن حسن و جمال کے اعتر اف اور کبریائی اور کمال کے اعتقاد کے ساتھ جو کچھ بھی اور جیسا کچھ بھی کہاجائے ) مصحح۔
- ع پہلے ایڈیشن کے ص ۱ سے اپر بیرعبارت زیادہ ہے۔ (جس کی پروردگاری کا نئات خلقت کے ہر وجود کوزندگی اور بقاء کا سروسامان بخشتی اور پرورش کی ساری ضرور تیں مہیا کرتی رہتی ہے )م
- س پہلے ایڈیشن میں آیت کا ترجمہاں طرح ہے: جو جزاوسزا کے دن کامالک ہے (اورجس کی عدالت نے ہرکام کیلئے بدلا اور ہربات کے لئے متیج شہرادیا ہے)م۔
- سے پہلے ایڈیشن میں سے عبارت زیادہ ہے۔ (تیرے سواکوئی معبود نہیں جس کی بندگی کی جائے اور طاقت د بخشش کاکوئی سہار انہیں جس ہے مدد مانگی جائے )۔م
  - یہلےایڈیشن میں میعبارت زیادہ ہے: اورمنزل کاسراغ ان پرگم ہوگیا۔م
- صحیح بخاری ،موطا ، ابوداؤ د ، ابن ماجه اور مند میں به اختلاف الفاظ اس مضمون کی روایت موجود میں ۔

ابوسعید بن المعلی کی روایت میں جس کی تخریج پچھلے حاشیے میں گزرچکی ہے اسے ''اعظم سور آ فی القرآن'' فرمایا ہے اور مسند کی روایت ابن جابر میں'' فیز'' کا لفظ ہے (دونوں ایڈیشن میں لفظ'' افیر'' طبع ہوا ہے جو غلط ہے، مسند ابن ضبل میں عبداللہ بن جابر کی روایت اس طرب ہے۔۔۔شد قال الا اخبر ك یا عبداللہ بن جابر بخیر سورة فی القرآن ت

ہیلے ایڈیشن میں بیحد بیٹ نہیں ہے۔ م
 بیلے ایڈیشن میں بیعنوان نہیں ہے۔ م

ہے۔ ایر مین میں میر صوال میں ہے۔م مناب ماہ ہے۔ میں میں میں میں

پہلے ایڈیشن میں بیعنوان نہیں ہے۔م

<u>٣ پېلےایدیش میں فقرہ ذیل زیارہ ہے:</u>

خدا پرتی انسانی فطرت کا خمیر ہے، اس لئے خدا پرتی کی کوئی پی بات انسان کے لئے انوکھی بات ہوبی نہیں سکتی اس کی فطرت کے لئے سب سے زیادہ جانی بوجھی ہوئی بات یہی ہے کہ خالق کا نئات کا افر ارکر ہے۔ پس سورہ فاتحہ کی نمدرت محض اس کے معانی میں نہیں بلکہ معانی کی تعبیر میں ڈھونڈ نی چاہئے۔خدا پرتی کا جوش انسان میں پہلے سے موجود تھا، اس کی ربوبیت اور رحمت کے جلوے بھی اس کی آنکھوں سے اوجھل نہیں ہوئے۔ جزا دسزا کا اعتقاد مسندروں اور پہاڑوں سے بھی زیادہ پرانا ہے۔ میز ھے راستے سے نیچنے سیدھی راہ چلنے کی طلب نہ صرف انسان میں بلکہ کیڑوں کموڑوں تک میں موجود ہے۔ انسان اپنی معیشت کے کسی عبد میں بھی اس درجہ شخص نہیں ہوا کہ ان وجد انی تصورات سے اس کا ذہمن خال ہوگیا ہولیکن اس کی محروی بیٹھی کہ اپنے وجد ان کی ٹھیک ٹھیک تعبیر نہیں کرسک تھا۔ وہ خدا کی ربوبیت محسوں کر با تھا، لیکن اسے '' رب'' کہہ کر پارنا نہیں جانیا تھا اس کی رحمت کے جلوے ہر آن اس کے سامنے شخص لیکن اے معلوم نہ تھا کہ اس کی صرحت کے جلوے مرآن اس کے سامنے شخص لیکن اے معلوم نہ تھا کہ اس کی صرحت کے جلوم نہ تھا کہ اس کی صرحت معلوم نہ تھا کہ اس کی صرحت کے جلوم نہ تھا کہ اس کی صرحت کے حلی کے اس کی صرحت کے جلوم نہ تھا کہ اس کی صرحت کے حلی کے اس کی صرحت کے کہ کو کی صرحت کے کہ کہ کہ کی صرحت کے کہ کہ ک

انیان کی ساری در ماندگی بیتی کهاس بات کی زیادہ سے زیادہ طلب رکھنے پر بھی طلب گاری کی راہ ہے آ شنانہ تھا(ص ۲۰۵۳)م۔

سل پہلےایڈیشن میں یفقرہ اس طرح ہے:

نیم تد کے بعد صفات الٰہی میں ہے ر بو بیت اور دحمت کا ذکر کیا ہے اور اس طرح نوع انسانی گئی اس عالم گی نظمی کا از الد کر دیا ہے۔ کہ ضدا کو صرف اس کی صفات قبر و حبلال ہی میں دیکھتی تقی اس کی رحمت و جمال کی تماشائی نہتی ۔ اس اسلوب بیان نے واضح کر دیا کہ خدا کا صبح تصور وہ کی ہوسکتا ہے بوسر تا سرحسن و جمال اور رحمت و محبت کا تصور میں ( ص ۲ ) م۔

س<sub>ائی</sub> گین' خدایا!ایها کرکه تیری مهتی میں ہمارا تخیر بڑھتارہے'' کیونکه یہاں تخیر جہل کانہیں بلکه معرفت کا نتیجہ ہے(پہلےایڈیشن میں بیور بیشعر بھی ہے:

> زدنی بفرط الحب فیك تحیرا و ارجم حشا بلظی هو اك تسعرا م

ها "الدى طرح ---- خرويتائ بيفقره بهلجايديش مين بين سيهم

لل مفردات راغب اصفهانی

ا (Naked eye) غیر سلح آنکه، یعنی ایسی آنکه جوقد رتی نگاه به دیگیر بی ہو،

زیادہ توت کے ساتھ د کیھنے کا کوئی آلہ مثلا خور دبین اس کے ساتھ نہ ہو۔

ا انسان میں مال کی مجت بلوغ کے بعد بھی بدستور باقی رہتی ہے اور بعض حالتوں میں اس کے انفعالات استے شد ید ہوتے ہیں کہ عبد طفولیت کی مجت میں اور اس مجت میں کوئی فرق مسوس نہیں ہوتا ایکن بیصورت حال غالیًا انسان کی مدنی وعقل زندگی کے نشو ونما کا نتیجہ ہے مسوس نہیں ہوتا کی دندگی فرتا اس حد تک ہوگا کہ بچے من تمیز تک ، نذکہ فطرت اس حد تک ہوگا کہ بچے من تمیز تک بندگی جائے ، لیکن بعد کونسل و خاندان کی تشکیل اور اجتماعی احساسات کی ترقی سے مادر کی رشتہ الک دائی رشتہ بن گیا۔



سیعاشیہ پہلے ایڈیشن میں ہے ۲۴ کیکن دوسرے میں نہیں ہے۔م یمی حقیقت ہے جسے آج علمی مصطلحات میں یوں ادا کیا جاتا ہے۔

From the motion of the electrons round the positively charged nucleus of an atom to the motion of the planets round the sun, and so forth, every thing points only to the one conclusion, viz predetermined law.sir oliver Lodge.

اس کی مزیز شرت اپنے مقام پرآئے گی۔جس حقیقت کو یہاں' Predetermined law ''ستعبیر کیا گیا ہے اس کو قرآن' تخلیق بالحق'' نے تعبیر کرتا ہے۔ پیعاشیہ پہلے ایڈیش میں ہے سہ ۲۲ لیکن دوسرے میں نہیں ہے۔م

بیتجیراسلنے اختیار کی گئی کہ نزول قر آن سے پہلے تمام پیروان ندا ہب نے دنیا کی پیدائش کا جو نقشه تهینجا تفاوه حکمت ومصالح کے تصور ہے یک قلم خالی تفارلوگ خیال کرتے تھے کہ طافت واختیار کے ساتھ حکم ومصالح کی رعایت جمع نہیں ہوئتی تحکم ومصالح کی پابندی وہی کرے گا جو سن المائة الله جواب ده ہو۔ خدا جوسب سے بڑااورسب برحکمراں ہے اس کے کام حکم ومصالح سے کیول وابستہ ہوں۔وہ مطلق العنان باوشاہوں کو د میصتہ ہے جو تی میں آتا ہے کر گزرتے ہیں اوران کے کاموں میں چون و جرا کی گنجائش نہیں ہوتی لیے بہتھتے تھے کہ خدا کے کاموں کا تجى يبي حال ہے۔ چنانچہ ہندوستان مصروبابل اور یونان کی تمام ملم الاصنا می رواہات اس خیل کا نتیجہ ہیں۔وی**وناوں نے عشق بازی میں رنگ رایاں منائیں اور ستارے پید**ا ہوگئے کسی و ہوتا نے شکار کھیلتے ہوئے تیر مارا پہاڑ پیدا ہو گیا۔ ایک دیوتا نے جٹا کھول دی دریا وجودیں آگرا۔ اصنام پرست اقوام کے علاوہ یہو دیوں اور عیسائیوں کے خیالات بھی اس بارے میں عقلی تصورات سے خالی تھے۔ یہودیوں کا خیال تھا کہایک مطلق العنان اورمستبدیاد شاہ کی طرت خدا کے افعال بھی حکم ومصالح کی جگہ مخض جوش و ہیجان کا نتیجہ ہوتے ہیں۔وہ غصے میں آ گرقو موں کو ہلاک کردیتا ہےاور جوش محبت میں آ کر کسی خاص قو م کوایی چبیتی قوم بنالیتا ہے۔ بلاشبه عیسائی تصور کا مایی خمیررم ومحبت ہے لیکن حکم ومصالح کے لئے اس میں بھی جگہ نہتی ۔ كفاره كےاعتقاد كے ساتھ حكم ومصالح كار حتقاد نشؤ ونمانېيں پاسكيا تھا۔ قرآن اتاريخ مُدا بہب

302

میں پہلی کتاب ہے جس نے خدا کی صفات وا فعال کیلیے عقلی تصور قائم کیا اور پہ حقیقت واضح کی کہ حکم ومصالح کی رعایت منافی نہیں ہے، بلکہ محاس قدرت میں ہے بلاشبہ خدا جو پکھ چاہے کر سکتا ہے، لیکن اس کی حکمت وعدالت کا مقتضی یہی ہے کہ جو پکھ کرتا ہے، حکمت وصلحت کے ساتھ کرتا ہے۔

ای اصل کا نتیجہ ہے اس نے تخلیق کا نتات کا بھی جونقش کھینچا ، وہ سرتا سرعقلی نقشہ ہے۔ ای لئے اس نے جا بجا '' کے خیال کو کفر کی طرف نسبت دی ہے۔ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْلَاْضَ وَمَا بَیْنَهُمَا بَاطِلًا ۔ ذٰلِکَ ظُنُّ الَّذِیْنَ کَفَرُوا (۲۷:۲۸) ہم نے آسان وزمین کواور جو کچھان کے درمیان ہے، بغیر حکمت وصلحت کے نہیں بنایا ہے بیخیال کہ ہم نے بغیر حکمت وصلحت کے نہیں بنایا ہے بیخیال کہ ہم نے بغیر حکمت وصلحت کے بیدا کیا، ان لوگوں کا گمان ہے جنہوں نے کفر کا شیوہ افقیار کیا۔

، آیت کے آخری حصے کا ترجمہ چھوٹ گیا تھا جو توسین میں لکھ دیا گیا ہے۔م

٢٢ ''قل'' كالرّجمه چھوٹ گياتھا جوقوسين ميں لکھ ديا گياہے۔م

اس موقع پر بیاصل پیش نظر رکھنی عاہم کہ جس طرح کا کتات کی ہر چر نظر واعتبار کے مختلف پہلود کھتی ہے اس طرح قرآن کا استشہاد بھی بیک وقت مختلف پہلود ک ہے اس طرح قرآن کا استشہاد بھی بیک وقت مختلف پہلود ک ہیں اللہ خصوصیت کے ساتھ ور کسی ایک ہی پہلو کے لئے ہوتا ہے۔ مثلا شہد کی پیدائش اور شہد کی کھی کے اعمال کے مختلف پہلو ہیں ۔ یہ بات کہ ایک نہایت مفید اور لذیذ غذا پیدا ہو جاتی ہے، ربو بیت ہے۔ یہ بات کہ ایک تقیر ساجانوراس وانش مندی ووقت کے ساتھ میکام انجام و یتا ہے، ذہن وادراک کی بخشش کا مجیب وغریب منظر ہے اور اس لئے حکمت وقد رت کا پہلو رکھتا ہے۔ ان آیات کا سیاق وسیاق بتلا تا ہے کہ یہاں زیادہ تر توجد ربو بیت پر دلائی گئی ہے، کین ساتھ ہی حکمت وقد رت کے پہلوؤں پر بھی روشنی پڑ رہی ہے۔ ای طرح اکثر مقامات میں ربو بیت ، رحمت اور قدرت کے مشترک مظاہر بیان کے گئے ہیں الیکن خصوصیت کے ساتھ زورکی آیک بی پہلو پر ہے۔

٣٢ "فَأَنَّى تُوفُكُونَ" كارْ جمه حِموث كياتها جوتوسين بين لكوديا كياب\_م

۲۵ بیلے ایڈیشن میں سے جملیزیادہ ہے فعلی ظہوران کے لئے ضروری نہیں ہوتا ( ص ۲۹) م

۲۶ میمله ایندیش میں به جمله زیاده ب: اورا پنافعلی ظهور بھی رکھتے ہیں (ص ۳۹)م\_

يع " "قل" كا ترجمه چيوث كيا تها جوقو سين ميل لكوديا كيا ہے۔م

🚜 ان آیت میں اور اس کی تمام ہم معنی آیات میں'' ح '' کا لفظ استعال کیا گیا ہے، یعنی تمام

چزیں تمہارے لئے منز کر دی ہیں' تنغیر''ٹھیک ٹھیک ای معنی میں بولا جاتا ہے جس معنی میں

ہم اردومیں بولا کرتے ہیں، یعنی کسی چیز کا قبر أوحکما اس طرح مطیع ہوجانا کہ جس طرح علیہ ہیں

اس سے کام لیں غور کرو!انسانی توی کی عظمت وسروری کے اظہار کے لئے اس سے زیادہ

موز دن تعبیر اور کیا ہو سکتی تھی ؟ قرآن کے نزول سے پہلے اقوام عالم کی دینی ذہنیت انسان کی

عقلی امنگول کے قطعا خلاف تھی لیکن قرآن نے صرف یکی نہیں کیا کہ اس کی عقلی امنگوں کی

جراًت افز ائی کردی، بلکهاس کی ہمت اور اولوالعزی علم کیلئے ایک ایسی بلندنظری کا نقشہ کھینچ دیا

جس سے بہتر نقشہ آج بھی نہیں تھینچا جاسکتا۔ آسان اور زمین میں جو پچھ ہے سب اس لئے ہے

كدانسان كي آ مي منخر موكرد باورانسان ان مين تقرف كريدانما في عقل وفكر كي لئ

اسے زیادہ بلندنصب العین اور کیا ہوسکتاہے؟

پھر تور کروڈ د تشخیر'' کا لفظ انسان کی حکمرانیوں کے لئے کس درجہ موزوں لفظ ہے؟ اس تشخیر کا

قدیم منظریہ تھا کہ انسان کا چھوٹا سا بچہ لکڑی کے دوگز شختے جوڑ کر سمندر کے سینے پر سوار ہو

جا تا تھااور نیامنظریہ ہے کہ آگ، یانی، ہوا، بجل تمام عناصر پر حکمرانی کر ہاہے۔

البنترية بات يادر ہے كەقر آن نے جہال كہيں اس تنجير كاذ كركيا ہے اس كاتعلق صرف كرہ ارضى

کی کا نکات ہے ہے یا آسان کے ان موڑات سے ہے جنہیں ہم یہال محسوں کررہے ہیں۔ یہ

نہیں کہاہے تمام موجودات ہتی اس کے لئے منخر کردی گئی ہیں۔ یا تمام موجودات ہتی میں وہ

اشرف داعلی مخلوق ہے۔ بیا ظاہر ہے کہ ہماری دنیا کا نئات ہستی کے بے کنار سمندر میں ایک

قطرے سے زیادہ نہیں وما یعلم جنود ربک الا هو (٣١:٨٧)اورانسان کو جو کھی بھی

برتزى عاصل ہےوہ صرف اس دنیا کی گلوقات میں ہے۔

و "لَّعَلَّكُمْ وَهَ هَنْدُونَ" كا ترجمه چھوٹ گيا تھا جوتوسين ميں لکھ ديا گياہے۔م

وس "إِنَّهُ كَانَ حَلِيْهًا غَفُورًا" كاترجمة جِوك كياتها جوتوسين من الكفود إلياب،م

و وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ "كارْجمه چوت كياتها جوتوسين من لكوديا كيا ب-م

اس قرآن کیم نے آخرت کے وجود کا جن جن دائل سے افعان پیدا کیا ہے ان میں سے ایک یہ پہلے ہوں جن دائل سے افعان پیدا کیا ہے ان میں سے ایک یہ بھی ہے۔ وہ کہنا ہے: دنیا میں جرچیز اپنا کوئی نہ کوئی متقابل وجود یا فتی ضرور رکھتی ہے، پس ضروری ہے کہ دنیوی زندگی کے لئے بھی کوئی متقابل اور فتی زندگی ہو۔ دنیوی زندگی ہے۔ چنا نچ بعض مورتوں میں آئییں متقابل مظاہرات سے استشہاد کیا ہے۔ مثلا مورہ والفتس میں فرمایا: وَالشَّهْسِ وَضُحْهَا۔ وَالْقَسَدِ إِذَا تَخْشُهَا ۔ وَالشَّهْسِ وَضُحْهَا۔ وَالْلَائِمِ وَمَاطَحْهَا۔ الله (۱۹:۱-۱)

٣٣ " لَعَلَّكُمُ تَذَكَّرُونَ " كاترجمه حِيوث كيا تفاجوتوسين بمن لكرويا كياب.م

مهس ليني حواء مصحح (طبع دوم م)

هي ليني آدم اورحواء كينسل ہے، مح (طبع دوم م م)

٣٦ وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ كارْجمه چھوٹ گياتھا جوتوسين ميں اكھ ديا گيا ہے۔م

ے سے پہلے ایڈیشن میں حسب ذیل فقرات زیادہ ہیں۔

چنانچ سورہ بقرہ میں جہاں تحویل قبلہ کے معاملے کا ذکر کیا ہے وہاں اہل کتاب کی متعقبانہ خالفتوں کی طرف اشارہ کر کے فرمایا: آلْحَقُّ مِن دَّیْتُ فَلَا تَکُوفَنَّ مِنَ الْمُهُمْتَوِیْنَ 0 خالفتوں کی طرف اشارہ کر کے فرمایا: آلْحَقُّ مِن دَیْتِ فَلا تَکُوفَنَّ مِن الْمُهُمْتَوِیْنَ 0 دیکھو الیانہ ہوکہ تم شک کرنے والوں میں سے ہوجاؤ۔ چنانچہ عام فسرین کی نظر اس اصل پرنہتی ،اس لئے اس خطاب کا صحیح محل متعین نہ کر سکے اور "فلا تکُوفَنَ مِن الْهُمْتَوِیْن "کا مطلب یہ مجھا گیا کہ اس معالمے کے خداکی طرف سے ہونے میں شک نہ کرو، حالا تکہ داگی اسلام کا قلب جوخود کی وی تھا اس بارے میں شک کے وکر ہوسکی تھا دراصل اس خطاب

CONTRACTOR OF THE PARTY OF THE

کا مقصد ہی دوسرا ہے نتحویل قبلہ کے معاملے میں کمزوراور بےسروسامان مسلمانوں کے ایمان کے لئے بہت بڑی آ ز مائش تھی ۔ مٹھی مجرمظلوم ومقہورانسانوں کی جماعت نے دنیا کی دوسب سے بڑی ندہی قو توں کے قبلول کے خلاف اینا ایک نیا قبلہ مقرر کیا تھا اور بروشلم کاعظیم الشان اورصد یول مسلمہ کا بیکل چھوڑ کرریگستان عرب کے ایک گمنام اور بے شان و شوکت معبد کی طرف متوبه ہو گئے تھے۔ایی حالت میں کون امید کرسکتا تھا کہ بیرے با کانہ جرات کا میاب ہوسکے گی اور دنیا کی قوموں کا رخ احیا تک پھر جائے گا۔ یہی حقیقت ہے جس کی طرف ان لفظول مين الثاره كيا كيا هي حكم "وَإِنْ كَانَتْ لَكَمِيْرَةً إِلَّا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ وَمَا كَانَ اللّٰهُ لِيُضِيعَ إِيْمَانَكُمْ (١٣٣:٢) پس ضرورت في كه كمزوردلوس كي تقويت ك کئے واضح کردیا جائے کہ بیہ معاملہ کتنی ہی ہے سرو سامانیوں کے ساتھ ظہور میں آیا ہواور نا کامیا بی کے اسباب بظاہر کتنے ہی تو ی نظر آتے ہوں۔ تا ہم کامیا بی و فتح مندی اس کیلئے ہے ادراس کا نتیجہ ہرطرح کے شک وشبہ سے پاک ہے، کیونکہ بیاللّٰہ کی طرف سے تھبرایا ہوا''امر حق" ہے اور جوجق مووہ قائم وہاتی رہنے کے لئے ہوتا ہے، مننے کے لئے نہیں ہوتا۔ ہر چیز جو اس ہے متعابل ہوگی اوراس کی راہ روکے گی محواور فنا ہوجائے گی۔ای طرح سورہ آل عمران ميں جہاں الوہيت من كے اعتقاد كاردكيا كہة فرمايا: ٱلْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلا تَكُونَنَّ مِنَ المستوین ٥ (١٥٧:٢) ميتمهارے پروروگار كى طرف سے امرحق ہے۔ پس ديكھو إاليا ند ہوکہتم شک کرنے والوں میں سے ہوجاؤ۔ الوہیت مسیح کا اعتقاد مسیحی کلیسا کا بنیادی اعتقاد بن گیا تھاادراس قوت وسعت کے ساتھ دنیا

میں اس کی منادی کی گئی تھی کہ اب اس کے خلاف کسی دعوت کا کامیاب ہونا تقریبا محال معلوم ہوتا تقریبا محال معلوم ہوتا تھا۔ بہتر وسامان ہوتا تھا۔ بہتر وسامان ہوتا تھا۔ بہتر وسامان ہما عت کے سواکوئی طاقت وشوکت نظر نہ آتی ہو۔ فرمایا ''الوجیت میں کے باطل اعتقاد نے کئی ہی عظمت ووسعت حاصل کر لی ہو کہتن عبدیت میں کی گاجوت ایک امرحق ہے اور اس لئے جب بھی ''حق ، اور ''باطل ''میں مقابلہ ہوگا ، تو بقاء و ثبات حق ہی جا

نئے ہوگا ، باطل سے لئے نہیں ہوگا۔ باطل کا تو خاصہ ہی یہی ہے کہ وہ مث جانے والی چیز ہوتی ک ہے۔ سر دست بید دعوت کتنی ہی کمز ورمعلوم ہوتی ہو، کیکن وہ وقت دور نہیں جب بیا پئی فتح مندی کاعلم بلند کر دے گی۔

ای طرح "الحق" كتام مقامات استعال پرغوركرنا عالي خ (ص ۲،۷۱)م

٣٨ يفقره "مثلافطرت --- انظاركياجاك" يبلح الديش مل نبيل ب-م

وس . و لينصرن الله \_ لقوى عزيز "اس حسكار جمه چوث كياتها جوتوسين من لكه ديا من الله \_ لقوى عزيز "اس حسكار جمه جهوث كياتها م

مع نون كارجم جهوك كياتها جوتوسين ميل لكه ديا كيا به-م

اص (كتاب البروالصلة، باب فضل عيا دة المريض م)

۳۴ طبرانی وابن جریر ،سند سیجے ۔

سم الم احمد في منديل ، ترخى اور ابوداؤ دفت على اور حاكم في متدرك بين ابن عمر محمود شكرى الا روابت كى ب وروينا مسلسلا من طريق الشيخ محمود شكرى الا لوسى العراقي و ايضا عن والدى المرحوم عن الشيخ صدر الدين الدهلوى من طريق الشيخ احمد ولى الله رحمهم الله (ترمذى ، ابواب البر والصلة باب ما جاء في رحمة المسلمين، مين يه حديث اس طرح هيد الراحمون ير حمهم الرحمن ، ارحموا من في الارض يرحمكم من في السماء، الرحم شجنة من الرحمن فهن وصلها وصله الله ومن قطعها قطعه الله م)

سم رواه البخارى في الأدب المفرد [(باب رحمة البهائم (١٧٦)حديث (٣٨١)والطبر اني عن ابي أما مة و صححه السيوطى في الجامع الصغير (المجلد الثاني (من رحم)]

مع "دلعنی خدان آدم میں ۔۔۔۔عالم زد "بیعبارت پہلے ایڈیشن میں نہیں ہے۔م

٣٦ يبلاايدين ساضافدكيا كياب، دوسرايديش مين كاتب يهوث كياتفام

کی شاید انسانی گراہی کی بوالحجوں کی اس سے بہتر مثال نہیں مل سکتی کہ جس انجیل کی تعلیم کا یہ مطلب مجھ لیا گیا تھا کہ وہ کسی صال میں بدلا لینے اور سزاد ہے کی اجازت نہیں دیتی، ای انجیل کے عیروؤں نے نوع انسانی کی تعذیب وہلاکت کاعمل ایسی وحشت و بے رحی کے ساتھ صدیوں تک جاری دکھا کہ آج ہم اس کا تصور بھی بغیر وحشت و ہراس کے نہیں کر سے اور پھر یہ جو پچھ کیا گیا نجیل اور اس کے مقدل معلم کے نام پر کیا گیا۔

۸ بیم میلیاندیشن میں بیفقرہ زیادہ ہے: سب کوجواب میں کہنا پڑا''وہ جے زیادہ رقم معاف کردی گئی''م ۹۰م

وم پہلے ایڈیش (ص ۹۰) میں یہ آیت بھی ہے۔ وَقَلِیْلٌ مِنْ عِبَادِیَ الشَّکُورُ (۱۳:۳۳)

مع وایضا عن انس قال رسول الله صلی الله علیه وسلم والذی نفسی بیده لواخطاتم حتی تملا خطایا کم بین السماء والاض ثم استغفرتم الله یغفرلکم والذی نفسی بیده لو لم تخطوء الجاء الله بقوم یخطوء ن ثم یستغفرون فیغفرلهم اخرجه احمد و ابو یعلی باسناد رجاله ثقات وعن ابن عمر مرفوعا :لولم تذنبوا لخلق الله خلقا یذنبون ثم یغفرلهم اخرجه احمد والبزار و رجاله ثقات واخرج البزار من یغفرلهم اخرجه احمد والبزار و رجاله ثقات واخرج البزار من حدیث ابی سعید نحو حدیث ابی هریرة فی الصحیح، وفی اسناده یحیی بن بکیر وهو ضعیف و

ا کے پہلے ایڈیشن ص ۹۹ میں پی فقرہ نہیں ہے۔

\* بهراس پبلو ربهمی نظرر کھے۔۔۔۔عنو و درگزری راہ اختیار کرتے ہیں''۔م

ع پہلالڈیش میں میں بیجملہ بھی ہے:

POST STORY

"سورہ انفال کے مقدمے میں ہم قرآن کے احکام جنگ پرنظر ڈالیں گے اور اس سنسے میں مجدث کے اس پہلو پر بھی روثنی پڑجائے گی"۔ م

308

ای طرح لکھاہے، کیکن ہونا یوں چاہئے:

العماب دوز څاوراصحاب جنت الخ\_م

۵٥ (صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والا داب ،باب تحريم الظلمم)

۵۱ پہلے ایڈیشن میں یفقرہ بھی ہے:

اگر یول' ملک یوم الدین' کی جگر کوئی الیی صفت نمودار ہوتی جو صفات سلب وتہر پر دلالت کرتی تو ظاہر ہے کہ رحقیقت واضح نہ ہوتی اور خدا کا تصور قبر و نفضب سے آلودہ ہوجا تا (ص

۵۵ اللا تَطْغَوْا فِي الْمِيْزَان كاترجمه چوت كياتها جوقوسين مين لكوديا كيا بـم

٨٥ پيايديش ميں يفقره بھي ہے:

یمی وجہ ہے کہ علم الا جمّاع کے مفکرین خصوصیت کے ساتھ اس پہلویر زور ویتے ہیں وہ کہتے ہیں کسی جہاعت کی ذہنی واخلاقی رفتارتر تی معلوم کرنے کے لئے سب سے پہلے اس بات کا سراغ لگاؤ کہ اس نے اپنے خدا کوکس شکل وشاہت میں دیکھا تھا۔ای شکل وشاہت میں مہیں خوداس جماعت کے ذہن واخلاق کی صورت نظر آ جائے گی (ص۱۰۳)۔م

<u>99 پہلےایڈیش میں پیفقرہ اس طرح ہے:</u>

ایا معلوم ہوتا ہے گویاانسان کے مادی تضورات کی طرح اس کے خدا پرستانہ تضور میں بھی آیک طرح کے تدریجی ارتقاء کا سلسلہ جاری رہا اور بتدریج ادنی سے اعلی اور پستی سے بلندی کی طرف ترقی ہوتی رہیں۔ بلا شبہ بیمشکل ہے کہ ہم اس سلسلے کی سب سے ابتدائی کڑیاں متعین کر عیس ، کیونکہ جس قدر ماضی کی طرف بڑھتے ہیں تاریخ کی روشی دھندنی پڑجاتی ہے اور وہی و نبوت کی زبانیں بھی تفصیلات سے خاموش ہیں۔ تا ہم اقوام و جماعت کے مختلف عہد ہمارے سامنے ہیں اور ان سے اس سلسلے کی مختلف کڑیاں بھم پہنچائی جا سکتی ہیں۔ اگر بیتمام کڑیاں بام کی ترتیب کے ساتھ کی جا کردی جا عمی تو صاف نظر آجائے کہ اس سلسلے کی سب سے ناریخی ترتیب کے ساتھ کے جا کردی جا عمی تو صاف نظر آجائے کہ اس سلسلے کی سب سے تاریخی انسانی کے جو قر آن نے نوع انسانی کے سب سے زیادہ ترقی یافتہ کڑی وہی ہے جو قر آن نے نوع انسانی کے

سامنے پیش کی ہے۔

لیکن یا در ہے یہاں خدا کے تصور ہے مقصوداس کی صفات کا تصور ہے ،اس کی ہستی کا اعتقاد نہیں ہے۔ (حن ۱۰۴٬۱۰۳) م

(Theoriginandgrowthofreligio) مرابليجن كم ٨٥ (Theoriginandgrowthofreligio)

ایینارص۲۹۲\_

کل الامرده کی کتاب "قدیم مصری تصورات کا سب سے زیاده مرتب اور منضبط نوشتہ ہے۔
مصریات کے مشہور تحقق ڈاکر نے (Budge) کی رائے میں سیسب سے زیادہ قدیم فکری مواد
ہمریات کے مشہور تحقق ڈاکر نے (Budge) کی رائے میں سیسب سے زیادہ قدیم فکری مواد
ہمری آثار نے ہمارے حوالے کیا ہے۔ بیخوداتی ہی پرانی ہے جتنا پرانامصری تمدن ہے
ہیں جوتصورات اس میں جمع کئے گئے ہیں وہ مصری تمدن سے بھی زیادہ قدیم ہیں۔ وہ اشنے
قدیم ہیں کہ ہم ان کی قدامت کی کوئی تاریخ معین نہیں کر سکتے۔ اس نوشتے میں اوسریز کے دو
صفات ہمیں ملتے ہیں۔ معبوداعظم ، الخیر، از کی بادشاہ ، آخرت کا مالک۔

ا میرور می اس جملے کی چگه حسب ذیل جمله ہے: مسلام میں میں اس جملے کی چگه حسب ذیل جمله ہے:

بہر حال انسان کے تمام تصورات کی طرح صفات الٰہی کا تصور بھی اس کی ذہنی و معنوی ترقی کے ساتھ ساتھ ترق کرتار ہاہے۔ (ص۱۰۵) م

رجیم " سے مقصود میہ ہے کہ خدا کی نسبت ایبالقسور قائم کرنا کہ وہ مخلوق کی طرح جہم وصورت رکھتا ہے۔ " نشبه " سے مقصود میہ ہے کہ ایسی صفات ہجویز کرنی جو مخلوقات کی صفات سے مشابہ ہوں۔ " تنزید " سے مقصود میہ ہے کہ ان تمام ہا توں سے جوائے مخلوقات سے مشابہ کرتی ہوں ، اسے مبرالیقین کرنا۔ انگریزی میں تجسم کیلئے ان تحرو بو مار فرم (Anthropomorphism) اور شبہ کر لئے اور تقدیم کیلئے ان تحرو بو مار فرم (مصطاب میں ایسی کرنے میں تجسم کیلئے ان تحرو بو مار فرم (مصطاب میں سے مصطاب میں سے مصطاب سے مصطاب

کے لئے ان تقروبو فیوازم (Anthropophuism) کی مصطلحات استعال کرتے ہیں۔ 12 سملے ایڈیشن میں یہ جملہ بھی ہے:

چنانچے ہم دیکھتے ہیں کہانسان کے بچے ہوں یا حیوان کے ڈرتے زیادہ ہیں اورانس دیر میں پکڑتے ہیں۔ پہلااٹر جودہ قبول کریں گےخون کا ہوگا ،انس ومحبت کا نہ ہوگا۔ (۱۰۲۳) م

310

۲۷ پہلے ایڈیشن میں اسلام سے پہلے کےصرف حارد بنی تصورات کا ذکر ہے ۔ یعنی اس میں چینی تصور مذکورنہیں ہے۔

اس کے علاوہ چاردینی تصورات کا ذکر بھی مختصر ہے اور اس کا انداز بیان کچھ بدلا ہوا ہے جوس کا اے انداز بیان بھیلا ہوا ہے اور درج ذیل ہے۔

ہندوستانی تصور میں سب سے پہلے اپنشدوں کا فلسفہ الی نمایاں ہوتا ہے۔اپ شدوں کے مطالب کی نوعیت کے بارے میں زمانہ حال کے شارحوں اور نقادوں کی آرا کمیں متفق نہیں ہیں لیے۔

تاہم ایک بات بالکل واضح ہے۔ یعنی اپنشد مسئلہ وصدۃ الوجود کاسب ہے قدیم سرچشہ ہیں اور گیتا کا زیانہ تصنیف کچھ ہی کیوں نہ ہو، لیکن وہ بھی اپنشدہ می کی صداوں کی بازگشت ہے۔ مسئلہ وحدۃ الوجود خدا کی ہتی وصفات کا جوتصور پیدا کرتا ہے اس کی نوعیت کچھ بجیب طرح کی واقع ہوئی ہے۔ ایک طرف تو وہ ہر وجود کو خدا قرار دیتا ہے، کیونکہ وجود حقیق کے علاوہ اور کوئی وجود موجود ہی نہیں ۔ دوسری طرف خدا کے لئے کوئی محدود اور مقید تخیل بھی قائم منہیں کرتا۔ بہر حال جو کچھ بھی ہویے تصورا پی نوعیت میں اس درجہ فلسفیانہ تم کا تھا کہ کسی عہد ادر ملک میں بھی عامت الناس کا عقیدہ نہ بن سکا ۔خود ہندوستان میں بھی اس کی حیثیت فلسفہ ادر ملک میں بھی عامت الناس کا عقیدہ نہ بن سکا ۔خود ہندوستان میں بھی اس کی حیثیت فلسفہ النہیات کے ایک غد ہب (اسکول) سے زیادہ نہیں رہی ۔ بہتر بن تعبیر جو اس صورت حال کی گئے ہے یہ کہ خوام کے لئے اصنام پرتی قرار دی گئی تھی اور خواص کے لئے وحدۃ الوجود کا اعقاد تھا۔

افیشدوں کے متعلق ہماری جس قدر بھی معلومات ہیں تما م متشرقین یورپ کی تحقیقات سے ماخوذ ہیں۔ مسٹر گف (Gough) کی رائے میں ایکند رومانیت سے خالی ہیں لیکن پال ڈیوین (Paul Deussen) میکس طر (Gough) آئیس رومانیت کا سرچشمہ کہتے ہیں مشہور جرس تکیم شو پُن الم (Knight) آئیس رومانیت کا سرچشمہ کہتے ہیں مشہور جرس تکیم شو پُن بار (Schopenhauer) پُواس درجہ معترف ہوا کراس کا یہ جملہ شہور ہوگیا ہے: ''افیشدزندگی ہجر میری تشفی کرتے رہے اور دم آخر بھی جھے آئیس سے تشفی کے لیے گئی ہے۔ اور دم آخر بھی جھے آئیس سے تشفی کے لیے گئی۔

EB DE LA CONTRACTION DE LA CON

اپنشدول کے بعد بدھ ندہب کی نعلیم نمایاں ہوتی ہاورظہور قرآن کے وقت ہندستان کا عام ندہب یہی تھا۔ بدھ ندہب کی بھی مختلف تغییریں کی گئی ہیں۔ متشرقین کا ایک گروہ اے اپنشدول کی تعلیم ہی کی ایک عملی شکل قرار دیتا ہے اور کہتا ہے ''زوان' میں جذب و انفصال کا عقیدہ پوشیدہ ہے، یعنی سرچشمہ الوہیت ہے ہتی انسانی نکلی ہے پھر اسی میں داخل ہوجانا ''نزوان' ہے۔ لیکن دوسرا گروہ اس سے انکار کرتا ہے۔ اس گروہ کی رائے میں بدھ ندہب خدا کی ہتی کا کوئی تصور ہی نہیں رکھتا۔ وہ دنیا کا تنہا ندہب ہے۔ جس نے فلسفیان عقا کدکو فذہب کا جامہ پہنا دیا۔ وہ صرف'' پراکرتی' 'یعنی مادہ از کی کا ذکر کرتا ہے جسے طبیعت اور نقس حرکت کا جامہ پہنا دیا۔ وہ صرف'' پراکرتی' 'یعنی مادہ از کی کا ذکر کرتا ہے جسے طبیعت اور نقس حرکت میں لاتے ہیں۔ '' نروان' سے مقصود یہ ہے کہ سی کی انا نیت فنا ہوجائے اور زندگی کے عذاب میں لاتے ہیں۔ '' نروان' ہے جسے ان تھر بحات کا مطالبہ کرتے ہیں جو براہ راست گوتم بدھ کی طرف منسوب ہیں تو نہیں دوسری تغیر بھی زیادہ صحیح معلوم ہوتی ہے۔

جہال تک فطرت کا نئات کی صفات کا تعلق ہے، گوتم بدھ دنیا میں در دواذیت کے سوا پھینیں دیکھتا۔ زندگی اس کے نزدیک سرتا سرعذاب ہے۔ وہ کہتا ہے زندگی کی بڑی اذیتیں چار ہیں۔ پیدائش، بڑھا پا، بیاری، موت۔اور نجات کی راہ''اشعا نگ مارگ''ہے یعنی آنھ راہوں کا سفر۔ان آٹھ مملول سے مقصود علم صحح، رحم وشفقت، قربانی، ہوا وہوس سے آزادی اور انانیت فٹاکردیناہے۔ بی

عملی نقطہ خیال سے بدھ ندہب کی خصوصیت یہ ہے کہ اس نے تعزیر وسزا کی جگہ سرتا سررحم وہمدر دی پرزور دیا۔''کسی جاندار کو د کھند پہنچاؤ''اس کی بنیا دی تعلیم ہے۔

مجوی کے تصور کی بنیاد محویت پر ہے، یعنی خیروشر کی دوالگ تو تیں سلیم کی گئی ہیں۔'' یز دال ''نوراور خیر کا خدا ہے،''اھرمن''نار کی دبدی کائے عبادت کی بنیاد آتش پرتی اور آفتا ہے پر پی پر کئی گئی کے دوثنی یز دانی صفت کی سب سے بڑی مظہر ہے۔کہا جا سکتا ہے کہ ایران نے خیرو شرک مشکش کی تھی یوں سلیھائی کہ الوہیت کی قوت دومتقا بل خداؤں میں تقسیم کردی۔

أَوْيِوَكُنَّ الرَّيْ مِهَازِمِ(David's Early Buddhism)

یرد یوں کا تصور تبحسیم اور تنزہ کے بین بین تھا اور صفات الہی بیں عالب عضر تہر وغضب کا کھا۔ خدا کا گاہ گاہ متشکل ہو کرنمودار ہونا ، مخاطبات الہیکا سرتا سرانسانی صفات وجذبات بربنی ہونا، تجر وانتقام کی شدت اورادنی در ہے کاتمثیلی اسلوب تو رات کے صفحات کا عام تصور ہے۔
مسیحی تصور رحم و محبت کا پیام تھا اور خدا کے لئے باپ کی محبت و شفقت کا تصور پیدا کرنا چا ہتا تھا ۔
تبحسیم و تنزہ کے لحاظ سے اس نے کوئی قدم آگے نہیں بڑھایا۔ گویا اس کی صطح و ہیں تک ربی جہاں تک تو رات کا تصور بیخ چکا تھا ۔ لیکن حضرت سے کے بعد جب سیحی عقائد کار دمی اصام برتی کے تعدیدات سے امتراج ہوا تو اقالیم علاشہ کفارہ اور مریم برتی کے عقائد پیدا ہوگئے ۔ بزول قرآن کے وقت بحیثیت مجموعی سیحی تصور ترحم و محبت کے ساتھ کفارہ ، جسیم اور مریم برتی کے خاتم دریم کے بعد کے ساتھ کفارہ ، جسیم اور مریم برتی کا مخلوط تصور تھا۔

ان تصورات کے علاوہ ایک تصور فلاسفہ یونان کا بھی ہے جواگر چہ نداہب کے تصورات کی طرح تو موں کا تصور نہ ہوں تا ہم اے نظر انداز نہیں کیا جاسکتا ۔ تقریباً پانچ سو برس قبل اذریح یونان ہیں تو حید و تنزید کا اعتقاد نشو پانے لگا تھا۔ اس کی سب سے بڑی معلم شخصیت سقراط کی حکمت میں نمایاں ہوئی ۔ ستراط کے تصور اللی کا جب ہم سراغ لگاتے ہیں تو افلاطون کی شہرہ آتا آت کتاب جمہوریت (Republic) میں حسب ذیل مکالمہ بلتا ہے ۔۔۔

افناطون کی جمبوریت مکالمہ نے دیرایہ میں ہے۔ مکالمہ ایون شروع ہوتا ہے کہا کید عمید کے موقع پر ستراط اور گلوکن (Glaucon ) ہیدیا کس (Cephaius) نے مکان میں تی ہوئے۔ سیفالس کالڑکا پولی ادرکس (Polemarchus) او مشرق (Adeimantus) اور ارسی (Niceratus) بھی موجود بھے۔ اٹنائے گفتگو میں سوال پیدا ہوگیا کہ عدالت کی حقیقت کیا ہے۔ اس پر پولی بارکس اور ابعض حاضرین نے کے بعد دیگر سے عدالت کی آخر بقد بیان کی گین ستر اط انہیں دوکر تا رہا۔ بجر عدالت میں سے بات نگلتے ہوئے مکومت وقر انین کی ٹوئیت تک بختے میں ادر یکی کتاب کا اسلی مرضوع ہے۔ پوری کتاب وس ایوا بھی مشتم ہے۔

یاور ب کر" ری پیک " کے لیے" جمہوریا" کالفظ موجود عبد کی اصطلاح نیں ہے، بلکدائ عبد کے مترجمین کے اختیارات میں ہے ہے۔

ا ڈمنٹس نے سوال کیا کہ شعراء کو الوہیت کا ذکر کرتے ہوئے کیا پیرا پیریان اختیار کرنا جا ہے۔ سقراط: ہرحال میں خدا کی ایسی توصیف کرنی چاہیے جیسی کہ وہ اپنی ذات میں ہے،خواہ قصصی شعر ہو،خواہ غنائی ۔ علاوہ بریں اس میں کوئی شینہیں کہ خدا کی ذات صالح ہے، پیں ضروری ہےاس کی صفات بھی صلاح وحق پر بنی ہوں۔

الممنش: بيدرست ہے۔

سقراط: اور پیچی ظاہر ہے کہ جو وجود صالح ہوگا ،اس سے کوئی بات مصرصا درنہیں ہو عتی اور جو ہتتی غیرمصر ہوگی وہ بھی شرکی صانع نہیں ہو عتی ۔اسی طرح سے بات بھی ظاہر ہے کہ جوذات صالح ہو گی ضروری ہے کہ نافع بھی ہو۔ پس معلوم ہوا کہ خداصرف خیر کی علت ہے، شرکی علت نہیں ہوسکتا۔

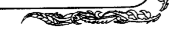
اڈمنٹس: درست ہے۔

سقراط: اوریمبیں سے یہ بات بھی واضح ہوگئی کہ خدا کا تمام حوادث وافعال کی علت ہوناممکن نہیں جبیہا کہ عام طور پرمشہور ہے۔ بلکہ وہ انسانی حالات کے بہت ہی تھوڑے جھے کی علت ہے، کیونکہ ہم دیکھتے ہیں ہماری برائیاں بھلا ئیوں سے کہیں زیادہ ہیں اور برائیوں کی علت خدا کی صالح و نافع ہتی نہیں ہوسکتی ۔ پس چاہئے کہ صرف اچھائی ہی کواس طرف نسبت دیں اور برائی کی علت کسی دوسری جگہ ڈھونڈیں۔

اومنٹس:میں محسوس کرتا ہوں کہ بیامر بالکل واضح ہے۔

سقراط: تو اب ضروری ہوا کہ ہم شعراء کے ایسے خیالات سے منفق نہ ہوں جیسے خیالات هوم (Homer) کے حسب ویل اشعار ظاہر کئے گئے ہیں " مشتری ہی ڈیوڑھی میں دو پیالے

مشتری (Jupiter) بینان کے اصنامی عقائد میں دب الارباب بعنی سب سے برداد بینا تھا۔ عومر نایلیڈ میں دبینا واس کر جملس آ راسته کی ہےاس میں تخت نظین ہتی مشتری ہی کی ہے۔اس کی بیوی (Juno) ہوا کی ممثلہ اور از دواج کی دیجی تھی۔ ایالو (Apollo) روشی کاویوتا تفاله بسخها یا منروا (Minerva) حکمت کی دیجی تھی۔ مریخ (Mars) بینگ کا دیوتا تھا۔ زمرہ (Venus) حسن وفرام كى دي تقى مديد س (Hades) تاركى اورموت كاديوتا تعاادر جنهم كاياسبان ليتين كياجا تا تقاء عطارويا برمیس (Hermes) کی نسبت ان کا خیال تھا کردیونا وں کا پیغام برہے۔



رکھے ہیں ایک خیرکا ہے ایک شرکا۔اوروہی انسان کی بھلائی اور برائی کی تمام ترعلت ہیں۔جس انسان کے جھے میں بیالہ خیر کی شراب آگئی اس کیلئے تمام تر خیر ہے،جس کے جھے میں شرکا گھونٹ آگیا،اس کے لئے تمام ترشر ہے۔اور پھرجس کسی کو دونوں پیالوں کا ملاجلا سگھونٹ ٹل گیااس کے جھے میں اچھائی بھی آگئی برائی بھی آگئی۔ ھ

پھرآ گے چل کر تجسیم کی طرف اشارہ کیا ہے۔اوراس سے انکار کیا ہے کہ خدا ایک بازی گراور بہرو ہے کی طرح بھی ایک بھیس میں نمودار ہوتا ہے ،کبھی دوسر ہے بھین میں۔ ت

عما ، یونان کے تصورالہی کی میسب ہے بہتر شبیہ ہے جوافلاطون کے قلم نے نگی ہے۔ بیضدا کے شکل ہے الکارکرتی ہے اورصفات ردید وحسیہ ہے بھی ایک منزہ خیل پیش کرتی ہے ۔ لیکن بحثیت جبوی صفات حسنہ کا کوئی ارفع واعلی تصور نہیں رکھتی۔ اور خیر وشرکی سمجھانے ہے کیے قلم عاجز ہے۔ اسے مجبورا میا عقاد پیدا کرنا پڑا کہ حوادث عالم اورافعال انسانی کا غالب حصہ خدا کے دائرہ تصرف ہے ہا ہر ہے ، کیونکہ دینا میں غلبہ شرکو ہے نہ کہ خیر کو اور خدا کوشر کا صالع نہیں ہونا جا ہے۔

بياش ارابلية (lliad) كے بيں سليمان بستاني نے اپنے عديم الفظر ترجمة عربي ميں ان كاتر جمد حسب ذيل كيا ہے:

زفس قارورتان الهوان لشر نسان Υi Yut مز يجا فالذي ،خير او يلقي و بالإ زفس الشر و الذي انتيايا الخطو ب فتنتابه يطوى البلاد كليلا بجلوات ذليلا عرض الفلاة مخذولا الخلد و الوري

(الياذ ونشيد ٢٢٣س ١٩٣١)

النااشعارين ارفس الصفقودمشترى ب-

وي يى يېك ، ترجمه نيلر، باب دوم

بہر حال چھٹی صدی میسٹی میں دنیا کی خدا پرستانہ زندگی کے تصورات اس حد تک پنچے تھے کہ م قرآن کا نزول ہوا۔

اب غور کرو کر قرآن کے تصور الی کا کیا حال ہے۔ جب ہم ان تصورات کے مطالع کے بعد قرآن کے تصور پرنظر ڈالتے ہیں تو صاف نظر آجاتا ہے کہ نضورالبی کے تمام عناصر میں اس کی جگدسب سے الگ اورسب سے بلند ہے۔اس سلسلے میں حسب ذیل امور قابل غور ہیں۔ اولاً بجسيم اور تنزيد كے لحاظ سے قرآن كاتصور تنزيد كى الى بحيل ہے جس كى كوئى نموداس وقت ونیامیں موجو ونییں تھی قرآن سے بیلے تنزید کا بڑے سے برامرتبہ جس کا ذہن انسانی متحل ہو سکا تھا ، میتھا کہ اصنام پرتی کی جگہ ایک ان دیکھے خدا کی پرستش کی جائے ،لیکن جہاں تک صفات اللی کاتعلق ہے انسانی اوصاف وجذبات کی مشابہت اورجہم و ہیئت کے تمثل ہے کوئی تصور بھی خالی نہ تھا۔ یہودی تصور جس نے اصنام برسی کی کوئی شکل بھی جائز نہیں رکھی تھی ،اس کے شبر وشمشل سے میک سرآلودہ ہے۔ حضرت ابراہیم کا خدا کومرے کے بلوطوں میں دیکھنا، خدا كاحفرت يعقوب سي كشتى إله نامهم سي خروج كوقت بدلى اورآ گ كاستون بن كرر بنمالى کرنا ،کوہ طور پر شعلول کے اندرنمودار ہونا ،حفرت موی کا خدا کو بیچیے ہے دیکھنا،خدا کا جوش غضب میں آ کرکوئی کام کر بیٹھنااور پھر پچھتاتا، بنی اسرائیل کواپنی چھتی بیوی بنالینااور پھراس کی بد چلنی پر ماتم کرنا جمیکل کی تابی پراسکا نوحه،اس کی انتژیوں میں در د کا اٹھنا اور کیلیجے میں سوارخ پر جانا تو رات کاعام اسلوب بیان ہے۔

اصل سیہ ہے کہ قرآن سے پہلے فکرانسانی اس درجہ بلندنہیں ہوا تھا کہ تمثیل کا پر دہ ہٹا کر صفات الٰہی کا جلوہ دیکھ لیتا۔اس لئے ہرتصور کی بنیادتمام ترحمثیل وتشبیہ ہی پررکھنی بڑی۔

مثلاتورات میں ہم دیکھتے ہیں کہ ایک طرف زبور کر آنوں اور امثال سلیمان میں خداک کے شائستہ صفات کا تخیل موجود ہے، لیکن دوسری طرف خداکا کوئی مخاطبہ اییا نہیں جوسرتا سر انسانی اوصاف وجذبات کی شبیہ ہے مملونہ ہو۔ حضرت میں جنے جب چاہا کہ رحمت الہی کا عالم گیرتصور پیداکریں تو وہ بھی مجبور ہوئے کہ خداکے لئے باپ کی تشبیہ ہے کام لیں ای تشبیہ عالم گیرتصور پیداکریں تو وہ بھی مجبور ہوئے کہ خداکے لئے باپ کی تشبیہ سے کام لیں ای تشبیہ

ے ظاہر برستوں نے تھوکر کھائی اور اہنیت سے کاعقیدہ پیدا کرلیا۔

لیکن ان تمام تصورات کے بعد جب ہم قرآن کی طرف رخ کرتے ہیں تو ایسامعلوم ہوتا ہے گویا اچا تک فکر وقصور کی ایک بالکل نی دنیا سامنے آگئی۔ یہاں تمثیل و تشبیہ کے تمام پردے بیک وفعہ اٹھ جاتے ہیں ، انسانی اوصاف وجذبات کی مشابہت مفقو وہوجاتی ہے۔ ہر گوشے میں مجاز کی جگہ حقیقت کا جلوہ نمایاں ہوجاتا ہے اور تجسیم کا شائبہتک باتی نہیں رہتا۔ تنزیباس مرتبہ کمال تک پہنچ جاتی ہے کہ

لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ (١١:٢٢) اس كَمْثُل كُونَى شَنْهِين مَسَى چيز يه بھى تم اسے مشابنہيں مخبر اسكتے \_

لاتُدُرِكُهُ الاَبْصَارُ وَهُوَيُدْرِكُ الْاَبْصَارَ وَهُوَا الطِيْفُ الْخَبِيْرُ ( ١٠٣:٢) انبان كى تكامِين اسے نبين پاستين ،كين وه انبان كود كيور باہے،وه براہى بار يك بين اورآگاه سے۔

قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ 0 اَللَّهُ الصَّمَدُ 0لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُوْلَدُ 0 وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُوااَحَدٌ 0 (٣١١٣)

الله کی ذات یگانہ ہے، بے نیاز ہے، اسے کسی کی احتیاج نہیں، نہتواس سے کوئی پیدا ہوا، ندوہ کسی سے یہ اور برابری کی ہے۔

یمی وجہ ہے کہ ہم دیکھتے ہیں کر آن کا اسلوب بیان اس تمثیلی اسلوب سے بالکل مختلف ہے جو اورات و انجیل و غیر هامیں پایا جاتا ہے۔ وہ ہر موقع پر تمثیل و بجازی جگہ حقیقت کا تصور پیدا کرنا چاہتا ہے اور تشبید کی جگہ تشبید کی جگہ تشبید کی جگہ تشبید کی جگہ تشبید اختیار کرتا ہے، نہ انجیل کی طرح اور کا کی اصل قرار دیتا ہے، نہ تو رات کی طرح شوہر کی تشبید اختیار کرتا ہے، نہ انجیل کی طرح باپ کے رشتے سے مشابہت پیدا کرتا ہے۔ بلکہ براہ راست ایک خالق اور مالک ہستی کا تصور پیدا کرتا ہے اور پھراس کی ربوبیت ورحت وصفات کا ملہ وحسنہ کا ایک جمل نقشہ سے بیاستی میں تھا۔ پھیلے دوروں میں نوع انسانی کی وجنی استعداداس ورجہ کیا اس تعلیم کا سب سے اعلی سبق تھا۔ پھیلے دوروں میں نوع انسانی کی وجنی استعداداس ورجہ

شائستہیں ہوئی تھی کیمٹیلوں کے بغیر حقیقت کا تصور پیدا کرسکتی ، لا محالہ بیرا یہ تعلیم بھی تمام تر تشبیہ دمجاز پرمنی ہوتا تھا۔لیکن جب تعلیم اِپنے درجہ کمال تک پہنچ گئ تو تمثیلوں کی ضرورت باتی نہ رہی ۔ضروری ہوگیا کہ اب حقیقت براہ راست اپنا جلوہ دکھلا دے!

تورات اور قرآن کے جومقامات مشترک ہیں وقت نظر کے ساتھ ان کا مطالعہ کرو، تو رات میں جہال کہیں خدا کی بجلی کا ذکر کرتا ہے۔ جہال کہیں خدا کی بجلی کا ذکر کرتا ہے۔ تورات میں جہال سے یاؤگ کہ خدامت شکل ہو کرا ترا، قرآن اس موقع کی یول تعبیر کرے گا کہ خدا کا فرشتہ منتشکل ہو کرنمووار ہوا۔ بطور مثال کے صرف ایک مقام پرنظر ڈالی جائے۔ تورات میں ہے:

خداوند نے کہا: اےموی او کیے بیجگه میرے پاس ہے، تو اس چٹان پر کھڑارہ اور یوں ہوگا کہ جب میرے جلال کا گزرہوگا تو میں مجھے اس چٹان کی دراڑ میں رکھوں گا اور جب تک نہ گزر جب میرے جلال کا گزرہوگا تو میں مجھے اس چٹان کی دراڑ میں رکھوں گا اور جب تک نہ گزر لول گا، مجھے اپنی تھیلی ہے ڈھانپے رہول گا۔ پھرالیا ہوگا کہ میں تھیلی اٹھالوں گا اور تو میر اپیچھا و کیھے لے گا،کیکن تو میراچہرہ نہیں دکھے سکتا (خروج ۲۰:۳۳)

تب خداوند بدلی کے ستون میں ہو کر اثر ااور خیمے کے دروازے پر کھڑا رہا۔۔اس نے کہا: ''میراہندہ موتی اپنے خداوند کی شبید دیکھیے گا''(متنی ۵:۱۲) اس معاطعے کی تعبیر قرآن نے یوں کی ہے۔

قَالَ رَبِّ آیِنِیْ آنظُرُ اِلَیْكَ قَالَ لَنْ تَرْنِی وَلَكِینِ انظُرُ اِلَی الْجَبَلِ (۱۳۳:۷) موی نے کہا:اے پروردگار الجھے اپناجلوہ دکھاتا کہ میں تیری طرف نگاہ کرسکوں فر مایا جہیں، تو بھی نہیں دیکھے گا۔لیکن ہاں!اس بہاڑی طرف دیکھ۔

البتہ یا درہے کہ تنزیداور تعطیل میں فرق ہے۔ تنزیدے مقصودیہ ہے کہ جہاں تک عقل بشری کی پہنچ ہے صفات الٰہی کومخلوقات کی مشابہت سے پاک اور بلندر کھا جائے یقطیل کے معنی یہ ہیں کہ تنزید کے منع ففی کواس حد تک پہنچادیا جائے کہ فکرانسانی کے تصور کے لئے کوئی بات باتی ہی ندر ہے۔ قرآن کا تصور تنزید کی تکیل ہے، تعطیل کی ابتدائیں ہے۔

اگر خدا کے تصور کے لیے صفات واعمال کی کوئی الیمی صورت باقی ہی نید ہے جس کا فکر انسانی ادراک کرسکتی ہے تو متیجہ یہ نکلے گا کہ تیزیہ کے معنی نفی وجود کے ہوجا کیں گے۔مثلاا اگر کہاجائے كەخداكے لئے كوئى صفت نېيى قرار دى جاسكتى ،اس لئے كەجوصفت بھى قرار دى جائے گى اس میں مخلوقات کے اوصاف سے مشابہت پیرا ہوجائے گی تو ظاہر ہے کے عقل انسانی کسی ایس ذات كاتصور بي نهيں كر علتى، يا مثلا اگرنفي مماثلت ميں اس درجه غلوكيا جائے كه خداكى ہتى اثبات کی جگد سرتا سرنفی ہو جائے توعقل انسانی کے لئے بجز اس کے کیارہ جائے گا کہ وجود کی جگہ عدم کا تصور کر ہے ۔ پس قرآن نے تنزید کا جوم تبہ قرار دیا ہے وہ بیہ ہے کہ فردا فردا تمام صفات وافعال کا اثبات کرتا ہے، گرساتھ ہی اصلامما ثلت کی نفی بھی کردیتا ہے۔ وہ کہتا ہے: خدا خوبی و جمال کی تمام صفتوں سے متصف ہے۔ وہ زندہ ہے، قادر ہے ، پرورش کنندہ ب، رحيم بين والاب، ويكهن والاب، سب كهم جان والاب اتنابي نبيس بكدانسان كى بول حال مين فدرت واختيار اوراراده وفعل كى جتنى شائسة تعبيرات بين أنهين بهي بلاتال استعال كرتاب مثلاً كہتا ہے: خدا كے ہاتھ كشاده بين "بَلْ يَكْ هُ مَبْسُوطَتْن " (١٣:٥ ) اس ك تخت حكومت ك تصرف س كوئى كوش بابرنبيل "وَسِعَ كُرْسِينُهُ السَّهُوْتِ وَالْأَرْضَ " (٢٥٥:٢ ) وه ايخ عرش جلال برمتمكن هـ إلوَّ مُعمَٰنُ عَلَى الْعَرْش السُقواي" (۵:۲۰) ليكن ساته بي بيواضح كرديتا بكر جتنى چيزي كائنات بستى ميس موجودين یا جتنی چیزوں کا بھی تم تصور کر سکتے ہوان میں سے کوئی چیز نہیں جواس کے مثل ہو "لیس كَوِثْلِهِ شَيْءٌ" (١١:٥٢) تهارى تكاه اسے يابى نہيں عَق "لَا تُدُركُهُ الْأَبْصَارُ" (۱۰۳۰۲) پس ظاہر ہے کہ اس کا زندہ ہونا ہمارے زندہ ہونے کی طرح نہیں ہوسکتا ،اس کی ر بوبیت جاری ربوبیت کی تنهیں ہوسکتی ،اس کا جاننا، دیکھنا سنناویسانہیں ہوسکتا جیسا ہمارا جاننا، و یکینااورسننا ہے۔اس کی قدرت و بخشش کا ہاتھ اور کبریائی وجلال کا عرش ضرورہے کیکن يقديان كامطلب وونبيس موسكتا جوان الفاظ سے جمارے ذبن ميس متنشكل موجاتا ہے۔ اسلامی فرقوں میں سے جمیہ اور باطنیہ نے جو صفات کی نفی کی تھی تو وہ ای غلطی کے مرتکب



THE DESIGNATION OF THE PARTY OF

### ہوئے تھے۔وہ تنزیدا در تعطیل میں فرق نہ کر سکے۔ ک

ٹانیا، تنزید کی طرح صفات رصت و جمال کے لحاظ سے بھی قرآن کے تصور پرنظر ڈالی جائے تو اس کی شان بھیل نمایاں ہے۔ نزول قرآن کے وقت یہودی تصور میں قہر وغضب کا عضر غالب تھا۔ مجوی تصور نے نور وظلمت کی دومساویا نہ قوتیں الگ الگ بنالی تھیں مسیحی تصور نے رحم ومحبت پرزورویا، عدالت پراس کی نظر نہیں پڑی ۔ گویا جہاں تک رحمت و جمال کا تعلق ہے یا قہر وغصب کا عضر غالب تھا یا مساوی تھا ، یا پھر رحمت و محبت آئی تھی تو اس طرح آئی تھی کہ عدالت کے لئے کوئی جگہ باتی نہیں رہتی ہے۔

لیکن قرآن نے ایک طرف تو رحمت و جمال کا ایسا کا مل تصور پیدا کردیا کہ قم وغضب کے لئے کوئی جگرف جزاوسزا کا مردشتہ بھی ہاتھ سے نہیں دیا۔ کیونکہ جزاوسزا کا اعتقاد قبر وغضب کی بناء پرنہیں، بلکہ عدالت کی بناء پر قائم کردیا۔ چنانچہ صفات الہی کے ہارے میں اس کاعام اعلان میہ ہے۔

قُلِ الْمُعُو اللّهَ أو الْمُعُو اللّهِ حَلْنَ - أَيًّا مَّا تَدُ عُوْا فَلَهُ اللّه سَمَاءُ الْحُسْنَى (١١٠:١١) ال يَغْمِر النّ عَهِر وتم خدا كوالله كنام سي بكارويار من كهر بكارو المُحْسْنَى (١٠:١٤) ال يَغْمِر النّ على كهدوتم خدا كوالله كنام سي بكارواس كى سارى صفين حن وخوني كي صفين بين

یعنی خدا کی تمام صفتوں کو''اساء حنیٰ'' قرار دیتا ہے۔اس سے معلوم ہوا کہ خدا کی کوئی صفت نہیں جوحس وخوبی کی صفت نہ ہو۔ بیصفتیں کیا کیا ہیں؟ قرآن نے پوری وسعت کے ساتھ انہیں جا بجابیان کیا ہے۔ان میں الی صفتیں بھی ہیں جوقبر وجلال کی صفتیں ہیں،مثلا جبار،قبار انہیں قرآن کہتا ہے وہ بھی''اساء حنیٰ'' ہیں۔ کیونکہ ان میں عدالت اللی کاظہور ہے اور عدالت حسن وخوبی ہے،خوں خواری وخوفنا کی نہیں ہے۔ چنا نچے سورہ حشر میں صفات رحمت وجلال کے ساتھ قبر وجلال کا بھی ذکر کیا ہے اور پھر متصلا سب کو''اساء حنیٰ'' قرار دیا ہے:

مسکله صفات میں محدثین وسلفید کا مشکلمین سے اختلاف بھی دراصل ای اصل پر پنی تھا یہ بات ندیھی کہ وہ بھیم کی طرف مائل تھے جیسا کہ ان کے متعصب مخالفوں نے مشہور کیا۔ متاخرین میں بھٹے الاسلام ابن تیمید نے اس مسکلے پر نہایت وقت نظر کے ساتھ بحث کی ہے۔ ان کے شاگر دامام ابن قیم کی ''اجماع جیوش اسلامیہ'' بھی اسی موضوع پر ہے اور اس باب میں کفایت کرتی ہے هُوَاللّٰهُ الَّذِى لَا اِللهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوْسُ السّلَمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيْزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ ـسُبْحٰنَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُوْنَ ٥هُوَ اللّٰهُ الْخَالِقُ الْبَادِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْاَ سَمَآءُ الْحُسْنَى ـيُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمْوٰتِ وَالْاَرْضِ ـ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ٥ (٣٣٠٣٥٩)

وہ اللہ ہے، اس کے سواکوئی معبود نہیں ، وہ الملک ہے، القدوس ہے، السلام ہے، المومن ہے، المہمن ہے، العزیز ہے، البارہ ہے، المتری ہے۔ المہبین ہے، العزیز ہے، البارہ ہے، الباری ہے، المصور ہے، (غرض کہ) اس کے لئے صن معبود یت میں بنار کھے ہیں وہ الخالق ہے، الباری ہے، المصور ہے، (غرض کہ) اس کے لئے صن وخوبی کی صفتیں ہیں۔ آسان وزمین میں جتنی بھی مخلوقات ہیں سب اس کی پاکی اور عظمت کی شہادت دے دبی ہیں اور بلا شبودی ہے جو حکمت کے ساتھ غلبو تو انائی بھی رکھنے والا ہے۔ اس طرح سورہ اعراف میں ہے:

وَلِلّٰهِ الْاَسْمَاءُ الْحُسْنٰي فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواالَّذِيْنَ يُلْحِدُونَ فِي ٓ اَسْمَآيْهِ ٥ (١٨٠٠)

ادراللد کے لئے حسن وخوبی کی صفتیں ہیں سوچاہیے کدان صفتوں ہے اسے پکارو۔ اور جن لوگوں
کا شیوہ یہ ہے کداس کی صفتوں میں کج اندیشیاں کرتے ہیں سوانہیں ان کے حال پر چھوڑ دو۔
چنا نچہ ای لئے سورہ فاتحہ میں صرف تمین صفتیں نمایاں ہو کیں: ربوبیت، رحمت اور عدالت،
اور قبر وغضب کی کسی صفت کو یہاں جگر نہیں دی گئی۔ اس سے معلوم ہوا کہ قر آن کا تصور الہی سرتا
سر رحمت و جمال کا تصور ہے۔ قبر وخوف ناکی کی اس میں کوئی گنج اکثر نہیں۔

7.83 PM

ٹالٹا، جہاں تک تو حیدواشراک کاتعلق ہے قر آن کا تصوراس درجہ کامل اور بے کچک ہے کہاں کی کوئی نظیر پچھلے تصورات میں نہیں مل سکتی۔

اگر خداا پنی ذات میں یگانہ ہے تو ضروری ہے کہ وہ اپنی صفات میں بھی یگانہ ہو، کیونکہ اس کی گانہ ہو، کیونکہ اس کی گانہ ہو، کیونکہ اس کی عظمت قائم نہیں رہ سمتی اگر دوسری ہستی اس کے صفات میں شریک وسہیم مان لی جائے قرآن سے پہلے تو حید کے ایجا بی پہلو پر تو تمام مذاہب نے زور دیا تھا، کیکن سلمی پہلو نمایاں بنہ ہوسکا تھا۔ ایجا بی پہلو ہیہ ہے خدا کی ہے ہسلمی ہیہ کہ اس کی طرح کوئی نہیں اور جب اس کی طرح کوئی نہیں تو ضروری ہے کہ جو صفیتی اس کے لئے تشہرا دی گئی ہیں ان میں کوئی دوسری ہستی شریک نہ ہو۔ پہلی بات تو حید فی الذات ہے دوسری تو حید فی الصفات ہے تعبیر کی گئی ہے۔ قرآن سے پہلے فکر انسانی کی استعداداس درجہ بلند نہیں ہوئی تھی کہ تو حید فی الصفات کی نز اکتوں اور بند شوں کی متحمل ہو سکتی ، اس لئے خدا ہہ ب نے تمام تر زور تو حید فی الذات ہی پر دیا ، تو حید فی الصفات اپنی ابتدائی اور سادہ حالت میں چھوڑ دی گئی۔

چنا نچہ پہی وجہ ہے کہ ہم دیکھتے ہیں باوجود یکہ تمام ندا ہب قبل از قرآن میں عقیدہ تو حیدی تعلیم موجود تھی ہیکن کسی خدی صورت میں شخصیت پرتی اعظمت پرتی اوراصنام پرتی نمودار ہوتی رہی اور رہنما بیان ندا ہب اس کا دروازہ ہند نہ کر سکے۔ ہندوستان میں تو غالبا اول دن ہی سے یہ بات سلیم کرلی گئی تھی کہ عوام کی شفی کے لئے دیوتا وُں اور انسانی عظمتوں کی پرستاری ناگزیر ہے۔ اور اس لئے تو حید کا مقام صرف خواص کے لئے مخصوص ہونا جا ہئے۔ فلا سفہ یونان کا بھی کہی خیال تھا۔ یہ قو حید کا مقام صرف خواص کے لئے مخصوص ہونا جا ہئے۔ فلا سفہ یونان کا بھی کہی خیال تھا۔ یہنیا وہ اس بات سے بہر نہ تھے کہ کوہ اولیمیس کے دیوتا وُں کی کوئی اصلیت نہیں سے مقال میں ساز ہو ۔ وہ کہتے تھے: اگر دیوتا وُں کی پرستش کا نظام قائم نہ رہا تو عوام کی نہیں عقائد میں خلال انداز ہو ۔ وہ کہتے تھے: اگر دیوتا وُں کی پرستش کا نظام قائم نہ رہا تو عوام کی نہیں ذنہ گئی درہم برہم ہو جائے گئی '۔ وفیا غورث کی نبست بیان کیا گیا ہے کہ جب اس نے اپنا مشہور حسابی قاعدہ معلوم کیا تھا تو اس کے شکرانے میں سونچھڑ وں کی قربانی دیوتا وُں کے نذر مشہور حسابی قاعدہ معلوم کیا تھا تو اس کے شکرانے میں سونچھڑ وں کی قربانی دیوتا وُں کے نظا ہر ہے کہ تھی۔ اس بارے میں سب سے زیادہ نازک معاملہ معلم ورہنما کی شخصیت کا تھا۔ پیطا ہر ہے کہ تھی۔ اس بارے میں سب سے زیادہ نازک معاملہ معلم ورہنما کی شخصیت کا تھا۔ پیطا ہر ہے

كەوڭى تعلىم عظىت درفغت جاصل نہيں كرسكتى جب تك معلم كى شخصيت ميں بھى عظمت كى شان ' یدا نہ ہوجائے لیکن شخصت کی عظمت کے حدود کیا ہیں؟ یہیں آ کرسب کے قدمول نے نھوکر کھائی۔ وہ اس کی ٹھیک ٹھیک حد ہندی نہ کر سکے ۔ نتیجہ یہ نکلا کہ بھی شخصیت کوخدا کا اوتارینا لبائجهی ابن الدسمجھ لیا بھی شریک و مہیم تطہر ادیا۔اوراگر پنہیں کیا تو کم از کم اس کی تعظیم میں بندگی و نیاز کی می شان پیرا کردی۔ یہود یوں نے اسے ابتدائی عہد کی گراہیوں کے بعد بھی ایسا نہیں کیا کہ پتھر کے بت تراش کران کی بوجا کی ہولیکن اس بات ہےوہ بھی نہریج سکے کہاہے نبیوں کی قبروں پر ہیکل تغمیر کر ہے انہیں عیادت گا ہوں کی سی شان وتقدیس دے دیتے تھے۔ گوتم بدھ کی نسبت معلوم ہے کہ اس کی تعلیم میں اصنام برتی کے لئے کوئی جگہ نہ تھی ۔اس کی آخری وصیت جوہم تک پینچی ہے ہے: 'ابیانہ کرنا کہ میری نعش کی را کھ کی یو جاشروع کردو۔ اگرتم نے ایسا کیا تو یقین کرونجات کی راہتم پر بند ہوجائے گی<sup>، و</sup> لیکن اس وصیت برجیسا کچھ عمل کیا گیاوہ نیاکے سامنے ہے۔ نہصرف بدھ کی

خاک اور بادگاروں برمعیدتغیر کئے گئے ، بلکہ مذہب کی اشاعت کا ذریعہ ہی ہیں جھا گیا کہ اس کے جسموں سے زمین کا کوئی گوشہ خالی ندر ہے۔ بیدواقعہ ہے کدد نیامیں کسی معبود کے اتنے مجسمے نہیں بنائے گئے جینے گوتم بدھ کے بنائے گئے ہیں۔ حد ہوگئی کہ فاری زبان میں بدھ (بت) کا لفظ ہی صنم کےمعنوں میں بولا جانے لگا۔ای طرح ہمیں معلوم ہے کہ سیحیت کی نقیقی تعلیم سرتا سرتو حید کی تعلیم تھی کیکن ابھی اس کے ظہور پر پورے سو برس بھی نہیں گز رے تھے کہ الوہت لمسيح كاعقيده نشوونما بإجكاتها به

کیکن قرآن نے تو حید فی الصفات کا اپیا کامل نقشہ تھینچ دیا کہ اس طرح کی لغزشوں کے تمام دروازے بند ہوگئے ۔اس نے تو حید ہی برز ورنہیں دیا ، بلکہ شرک کی بھی راہیں مسدود کر دیں اوریمی اس باب میں اس کی خصوصیت ہے۔

ارنی برهازم(Early Buddhism)

J.B. War

وہ کہتا ہے: ہرطرح کی عبادت اور نیاز کی مستحق صرف خداہی کی ذات ہے ۔ پس اگرتم نے عا بدانہ عجز و نیاز کے ساتھ کسی دوسری ہستی کے سامنے سر جھکایا تو تو حید الہی کا اعتقاد ہاتی ندر ہا۔ وہ کہتا ہے:

یائی کی ذات ہے جوانسانوں کی پکار نتی ہے اوران کی دعائیں قبول کرتی ہے۔ پس اگرتم نے اپنی دعاؤں اور طلب گاریوں میں کسی دوسری بستی کو بھی شریک کرایا تو گویا تم نے اسے خدا کی خدائی میں شریک کرایا۔ وہ کہتا ہے:

دعا واستعانت ، رکوع و بجود ، بجرو نیاز ، اعتاد و تو کل اور اس طرح کے تمام عبادت گزار انداور نیاز منداندا تا با میں بوخدا اور اس کے بندوں کا با ہمی رشتہ قائم کرتے ہیں پس اگر ان اندا تا ل بیس تم نے کسی دوسری ہستی کو بھی شریک کرلیا تو خدا کے دشتہ معبود یت کی بگا گئی باقی نہ رہی اس طرح عظمتوں ، کبریاؤں ، کارسازیوں اور بے نیازیوں کا جواعتقاد تمبارے اندر خدا کی ہستی کا تصور پیدا کرتا ہے دہ صرف خدا ہی کے لئے مخصوص ہونا چا ہے ۔ اگر تم نے ویسا ہی اعتقاد کسی دوسری ہستی کے لئے بھی پیدا کرلیا تو تم نے اسے خدا کا شریک طہر الیا اور تو حید کا اعتقاد در ہم برہم ہوگیا۔

یمی وجہ ہے کہ سورہ فاتحہ میں "آیا آئے نَعْبُدُ وَایّا آئے نَسْتَعِیْنُ " کی تلقین کی گئے۔اس میں اول تو عبادت کے ساتھ استعانت کا بھی ذکر کیا گیا۔ پھر دونوں جگہ مفعول کو مقدم کیا جو مفید اختصاص ہے، لیعی صرف تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور صرف تجھی سے مدوطلب کرتے ہیں۔ اس کے علاوہ تمام قرآن میں اس کثرت کے ساتھ تو حید فی الصفات اور دواشراک پر زور دیا گیا ہے کہ شاید ہی کوئی سورت بلکہ کوئی صفح اس سے خالی ہو۔

سب سے زیادہ اہم مسکلہ مقام نبوت کی حد بندی کا تھا، یعنی معلم کی شخصیت کواس کی اصلی جگہ میں محدود کردینا، تا کہ شخصیت پرتی کا ہمیشہ کے لئے سد باب ہوجائے۔اس بارے میں قرآن نے صاف اور قطعی لفظوں میں جابجا بیغیمراسلام کی بشریت اور بندگی پرزور دیا ہے محتاج بیان نہیں۔ہم یہاں صرف ایک بات کی طرف توجہ دلائیں گے۔اسلام نے اپٹی تعلیم کا نمیادی کلمہ جوتراردیا ہے وہ سب کومعلوم ہے: "آشہ کُ اَن کلا اِلله وَالله وَاَسْهَدُ اَنَ مُحَمَّدًا کَ عَبْدُه وَ وَسُولُه وَاسِ کومعلوم ہے: "آشه کُ اَن کلا اِلله وَالله وَلا الله وَالله وَلا الله وَلا

یمی وجہ ہے کہ ہم و کیھتے ہیں پیٹمبراسلام (ﷺ) کی وفات کے بعدمسلمانوں میں بہت سے اختلافات پیدا ہو کے لیکن ان کی شخصیت کے بارے میں کوئی سوال پیدائمیں ہوا۔ ابھی ان کی وفات پر چند مجھنے بھی ٹہیں گزرے تھے کہ حصرت ابو بکر ٹنے برسرمنبراعلان کرویا تھا:

من كان منكم يعبد محمد افان محمد اقدمات ،ومن كان منكم يعبد الله فان الله حى لا يموت (بنارى) بوكوئى تم يس محمد ( الله كالله كال

رابعاً۔قرآن سے پہلیعلوم وفنون کی طرح نہ بھی عقائد میں خاص وعام کا امّیا زخموظ رکھا جاتا تھا اور خیال کیا جاتا تھا اور خیال کیا جاتا تھا کہ خدا کا تصور تو حقیق ہے اور خواص کے لئے ہے۔ آیک تصور عملی ہے اور عوام کے لئے ہے۔ چنانچہ ہندوستان میں خداشنا سی کے تین در ہے قرار دیئے گئے تھے۔ عوام کے لئے دیوتاؤں کی پستش ، اخص الخواص کے لئے براہ راست خداکی پستش ، اخص الخواص کے لئے وحدۃ الوجود کا مشاہدہ۔ یہی حال فلا سفہ یونان کا تھا۔ وہ خیال کرتے تھے کہ ایک غیر مرتی اور غیر محسم خداکا تصور صرف اہل علم وحکمت ہیں۔ عوام کے لئے اس میں امن ہے اور غیر محسم خداکا تصور صرف اہل علم وحکمت ہیں۔ عوام کے لئے اس میں امن ہے

که دیوتاؤں کی پرستاری میں مشغول رہیں۔

لیکن قرآن نے حقیقت وعمل یا خاص وعام کا کوئی امتیاز باقی ندرکھا۔اس نے سب کوخدایر سی کی ا کیک ہی راہ دکھائی اور سب کے لئے صفات الٰہی کا ایک ہی تصورپیدا کیا۔وہ حکماءوعرفاء ہے

کے کر جہال واعوام تک سب کوحقیقت کا ایک ہی جلوہ دکھا تا ہے اور سب پراعتقاد وایمان کا

ا یک ہی درواز ہ کھولتا ہے۔اس کا تصور جس طرح ایک حکیم و عارف کے لئے سر مایہ تفکر ہے،

ای طرح ایک چرواہے اور دھقان کے لئے سر مایتسکین۔

خامساً ،قرآن نے نصورالٰہی کی بنیا دنوع انسانی کے عالم گیروجدانی احساس پررکھی ہے۔ پنہیں کیا ہے کہاستے نظر وفکر کی کاوشوں کا ایک معمہ بنادیا ہو جھے کی خاص گروہ اور طبقے کا ذہن ہی

حل کر سکے ۔ انسان کاعالمگیر وجد انی احساس کیا ہے؟ بیہ ہے کہ کا نئات ہستی خود بخو دپیدانہیں ہوگئ، پیدا کی گئی ہےاوراس لئے ضروری ہے کہ ایک صالع ہستی موجود ہو۔ پس قر آن بھی اس

بارے میں جو پچھے بتلاتا ہے صرف اتنا ہی ہے۔وہ نہ تو تو حید وجودی کاذ کر کرتا ہے نہ تو حید

شہودی کا۔ ط وہ صرف ایک خالق کا نتات ہستی کا ذکر کرتا ہے جوخوبی و کمال کی تمام صفتوں ہے

متصف اور فقص وزوال کی تمام باتوں سے منزہ ہے اور اس سے زیادہ فکر انسانی پر کوئی ہو جھ

نېين ۋالتاپه

تو حيدي وجود سے مقصود ' وحدة الوجود' كاعقيده ہے، يعني خداكى ست كے سواكوئى ستى و جود ئيس ركھتى ۔ وجود ايك بى ہے، باتى جو پچھ ہےتھینات کا فریب ہے۔

که کثرت اثیا نقیع وحدت ست تو در حقیقت اشیا نظر قکن به اوست

تو حير شهود كي بيب كدموجودات خلقت كو بحيثيت موجودات تشليم كرت بين اليكن كهته بين جب أبين وجوداللي كي نمودين ويكعا جا تا ہے تو اان کی ستی کی بھم ناپید ہو جاتی ہے۔ اس لیے نہیں کہ وہ غیر موجود ہیں ،اس لیے کسورج نگل آیا اور اس کی سلطان عِلَى مير ستارے ماييد ہو گئے۔

> لحبواء باسفار ہ الكواكب

سادسا '،جس ترتیب کے ساتھ سورہ فاتحہ میں بیتیوں صفیتیں بیان کی گئی ہیں دراصل فکر انسانی کی طلب دمعرفت کی قدرتی منزلیں ہیں ،اورا گرغور کیا جائے تواسی ترتیب سے پیش آتی ہیں۔

سب سے پہلے ربو بیت کا ذکر کیا گیا ، کیونکہ کا نئات ہستی میں سب سے زیادہ ظاہر نموداسی صفت کی ہوادر ہرو جود کوسب سے زیادہ اس کی احتیاج ہے۔ ربوبیت کے بعدر حمت کا ذکر کیا گیا ، کیونکہ اس کی حقیقت بمقابلہ ربوبیت کے مطالعہ وتھر کی محتاج ہوار ربوبیت کے مطالعہ وتھر کی محتاج ہوار ربوبیت کے بعد مشاہدات سے جب نظر آگے بردھت کے بعد عدالت کی صفت بیان کی گئی ہے ، کیونکہ بیاس سفر کی آخری منزل ہے۔ رحمت کے مشاہدات سے جب نظر آگے بردھت کے معلوم ہوتا ہے کہ یہاں عدالت کی بھی نمود ہر جگہ موجود ہے اور اس لئے موجود ہے کہ ربوبیت اور رحمت کا مقتصی یہی ہے۔

اس لئے موجود ہے کہ ربوبیت اور رحمت کا مقتصی یہی ہے۔

کتے '' کنگ فوزی' فاری تلفظ ہے مجھے چینی تلفظ'' کونگ فوے '' ہے۔ابرانیوں نے اسے زیادہ صحت کے ساتھ نقل کیا، یعنی صرف اتی تبدیلی کی کہ '' فوعی'' کو' فوزی'' کردیا لیکن پورپ کی زبانوں نے اسے یک قلم منح کر کے کنفوشس (Confucius) بنادیا اوراس کی آواز اصل آواز ہے اس درجہ مختلف ہوگئی کہ ایک چینی من کر جیران رہ جا تا ہے کہ بیکس چیز کا نام ہے اور کس ملک کی ہوئی ہے۔

الدنیا بھکشواں سنسکرت میں '' داہداور تارک الدنیا کو کہتے ہیں۔ بدھ ندہب کے تارک الدنیا بھکشواں لقب سے پکارے جاتے تھے۔ رفتہ تمام پیروان بدھ کو ''شمنی'' کہنے لگے اس شمنی کو عربوں نے ''ممنی' بنالیا اور وسط ایشیا کے باشندوں نے ''شامانی'' چنا نچر کریارازی ، البیرونی اور ابن الندیم وغیر ہم نے بدھ فدہب کا ذکر سمنیہ ہی کے نام سے کیا البیرونی بدھ فدہب کی عالم گیرا شاعت کی تاریخ کی خبر رکھتا تھا۔ چنا نچہ کتاب البند کی پہلی فصل میں اس طرف اشارات کے ہیں۔

چنگیز خان کی نبیت یہ تصریح ملتی ہے کہ وہ شامانی ندجب کا پیروتھا۔ یعنی بدھ ندجب کا۔ چونکہ شامانی اور بدھ ندجب کا تر ادف واضح نہیں ہوا تھا اس لئے انیسویں صدی کے بعض یور پی

مورخوں کوطر ت طرح کی غلط فہیاں ہوئیں اوراس کا صحیح منہوم متعین نہ کر سکے۔ بیغلط نہی پور

پ کے اہل قلم میں آج بھی موجود ہے۔ شالی سائیر یا اور چینی ترکتان کے ہما بیعلاقوں کے تو رانی قبائل اپنے نہ بہی پیشوا و ک کو (جو تبت کے لا ما و ک کی طرح مکی پیشوا کی بھی رکھتے ہیں)''شامان' کہتے ہیں۔ سویت روس کی حکومت آج کل ان کی قطر یہ منگو لیوں کے رہی ہے۔ بیلوگ بھی بلا شبہ بدھ نہ بہ کے بیرو ہیں ،کین ان کا بدھ نہ بب منگو لیوں کے محرف نہ بہ کی بھی منظم شدہ صورت ہے، اس لئے اصلیت کی بہت کم جھلک باقی رہ گئی ہواور کے مرف نہ بہی اصلیت کی بہت کم جھلک باقی رہ گئی ہواور ہوان قبائل کے نہ بہ کی اسمات شدہ منظم کی اسمات کی بہت کی بہت کم بھلک باقی رہ گئی ہوار کر رہے ہیں۔ انگیریزی میں انہیں تو رانی قبائل کے نہ بہ کی اسبت شے منزم (Shamanism) کی ترکیب رائے ہو گئی ہے اور جادو گری کے اعمال و اثر ات کو ( Shamanistic ) کو شامانی اور رہ شمنی' بھی و بی ''شامانی اور میں جادوروہ ' شمنی' بھی و بی ایک محرف صورت ہے۔ چونکہ ان قبائل میں جادوگری کا عقاد عام ہواوروہ ' مستعمل ہوگیا ہے۔

وير رگ ويد حصه سوم بس ۹۰۹

دب الاربابی تصور سے مقصود تصور کی وہ نوعیت ہے جب خیال کیا جاتا ہے کہ بہت سے خداؤں
میں ایک خداسب سے بڑا ہے اور چھوٹے خداؤں کواس کے ماتحت رہنا پڑتا ہے، جبیا کہ
یونا نیوں کا عقیدہ مشتری کی نبیت تھا۔

ا کے دگ وید اور اپنشد کے مطالب کے لئے ہم نے حسب ذیل مصاور سے مدو لی ہے

Max-Muller: دی و پرک هیمز The Vedic Hymns

Bloomfield:وي ليجن آف ري وير Bloomfield

Kaegi:وی رگ و پیر The Rig Veb

Ghate:لیکچرز آن دی رگ و ید Lectures on the Rigved

Deussen: دى قلاس في آف دى اپنشد س Deussen: دى قلاس في آف دى اپنشد س Deussen: دى تقر ئين برسپل اپنشد س The Thirteen Principal Upnishads

72 ہمارے صوفیائے کرام نے اس صورت حال کو بول تعبیر کیا ہے کہ''احدیت ، نے مرتبہ
''واحدیت'' کی بچل میں نزول کیا ۔''احدیت'' یعنی بگانہ ہونا ،''واحدیت'' یعنی اول ہونا
۔ بگانہ ہستی کوہم اول نہیں کہر سکتے ، کیونکہ اول جہی ہوگا جب دوسرا، تیسر ااور چوتھا بھی ہو،اور بگا
گئی بحث کے مرتبے میں دوسرے اور تیسرے کی شخبائش ہی نہیں ۔ لیکن جب''احدیت'' نے
''واحدیت'' کے مرتبے میں نزول کیا تواب''صوالا ول'' کا مرتبہ ظہور میں آ گیا۔اور جب اول
ہوتو دوسرے ، تیسرے اور چوتھے کے تعینات بھی ظہور میں آ نے لگے۔ و ماا ملح قول الشاعر

دریا ی کهن چو بر زند موجه تو موجش خوانند و فی الحقیقت دریاست

سے پر دفیسراس \_رادھاکرشنن،انڈین فلاسٹی (Indian Philosophy) جلداول صفحہ ۱۳۳۳ طبع ٹائی

سے اگراپنشدی اشراکی کیک کے دوسر ہے صریح شواہد موجود نہ ہوتے تو اس طرح کی تصریحات بہ آسانی مجازات پرمحمول کی جاست بہ آسانی مجازات پرمحمول کی جاست بیش نظر رکھنی چا ہے کہ اپنشدا کیک سوساٹھ ہیں اور مختلف عہدوں میں مرتب ہوئے ہیں۔ ہراپنشدا پے عہد کے تدریجی تصورات ومباحث کے اثرات پیش کرتا ہے اور یہاں جو کچھ کھا گیا ہے وہ ان نتائج پرمٹن ہے جو مجموعی حیثیت سے نکالے گئے ہیں۔

۵ کے ویدانت یاری جات سور بھ، جلدسوم صفحہ ۲۵۔

۔ اس کا اگریزی ترجمہ مترجمہ ڈاکڑ رومابوں (Dr.Roma Bose) رائل ایشیا سوسائی بنگال نے حال میں شائع کیا ہے۔

٢ ي البيروني نے كتاب الهنديس بعض سنسكرت كتابوں سے بتول كے بنانے كا حكام وقواعد قل

329



## كي بيں-اس كے بعد لكھتاہے:

" وكان الغرض فى حكاية هذالهذ يان ان تعرف الصورة من صنبها اذا شوهد ـ وليتحقق ما قلنا من ان هذه الا صنام منصوبة العوام الذين سفلت مراتبهم و قصرت معارفهم ـ فها عمل صنم قط باسم من علا المادة فضلا عن الله تعالى ـ وليعرف كيف يعبد السفل بالتبويهات، ولذ لك قيل فى كتاب "كيتا"ان كثيرا من الناس يتقربون فى مبا غيهم الى بغيرى ويتوسلون بالصدقات والتسبيح والصلاة لسواى فاقويهم عليها واو فقهم لها واوصلهم الى ارادا تهم لاستغنائي عنهم " (صغي ١٩٨٩) آن كل كمام بندوال نظر جو بندوعقا كدوتصورات كى قلفان تعير كرني چا يج بن عموا كي توجي بين عموا كي قلم الوردارا شكوه ني بي جواليروني ني بين كي توجي بين كان توجي بين عموا كي الوالفنل اوردارا شكوه ني بي خيال كيام بندوا في المرابي والمناس والولفنل اوردارا شكوه ني بي خيال كيام بندوا في المرابي والمناس والولفنل اوردارا شكوه ني بي خيال كيام بندوا في المرابي والمناس والمناس والمرابق والمناس والمرابق والمرابق

22 پروفیسراس\_رادها کرشنن: انڈین فلاسفی،جلداول۲۵۳ طبع نانی

۸ یے بیدتد یم کتاب جس کا صرف بتی نسخہ دنیا کے علم میں آیا تھا، اب اصل سنسکرت میں نکل آئی ہے اور گا نیکواڑ اور ینٹل سیریز کے ادارے نے حال میں شائع کردی ہے۔ میسور کا مشرق کتب خانہ بھی اس کا ایک دوسر انسخہ اشاعت کے لئے مرت کر رہا ہے۔

وی ''نیائے ، لینی منطق ''ویشیسیک''طریق نظر سے مقصود منطقی نقذ و تحلیل کا ایک خاص مسلک

7

گوتم بدھ کی تعلیم میں ' اهفا نگ مارگ ' ایعنی آٹھ باتوں کا طریقد ایک بنیادی اصل ہے۔ آٹھ
باتوں سے مقصود علم اور عمل کا تزکیہ وطہارت ہے۔ علم حق ، رحم وشفقت ، قربانی ، ہواو ہوں سے
آزادی، خودی کومٹانا وغیرہ۔

میں تشلیم کرتا ہوں کہ بیمیراذاتی استباط ہے اور مجھے دی نہیں کہاپنی رائے کو دثوق کے ساتھان محققوں کے مقابلے میں پیش کردل جنہوں نے اس موضوع کے مطالعے میں زندگیاں بسر کر دی ہیں۔ تاہم میں مجبور ہوں کہ اپنی محدود معلومات کی روشی میں جن نتائج تک پہنچا ہوں ان کے سے دست بردار نہ ہوں ۔ پورپ کے محققوں نے بدھ ند ہب کے مصادر کی جبتی و فراہمی میں بری کدو کاوش کی ہے اور پالی زبان کے تمام اہم مصادر فرنچ یا انگریزی میں نتقل کر لئے ہیں۔ میں نے حق الامکان اس تمام مواد کے مطالعے کی کوشش کی اور بالآخراسی نتیجہ تک پہنچا۔

۱۸ "ایران" و بی لفظ ہے جو ہندوستان میں "آریا" ہوگیا ہے۔
اوستا میں چوہیں ملکوں کی پیدائش کا ذکر کیا گیا ہے جس میں سب سے پہلا اور سب سے بہتر"
اریاناوی "( Airyana Vej ) ہے اور غالبا "اس سے شالی ایران مقصود ہے (وندیداد، فر
گرہ اول ، فقرہ ۲۰) هر مزویشت کے فقرہ ۱۳ میں بھی ایریا ناوی کا ذکر کیا ہے اوراس پر درود
کرہ اول ، فقرہ ۲۰) هر مزویشت کے فقرہ ۱۳ میں بھی ایریا ناوی کا ذکر کیا ہے اوراس پر درود
کیجیا ہے ۔ " وی " جرمن مستشرق الھیم کی قراء سے ، آ مک تیل
کی سیارک کے ہیں ،
ایکنی مرارک ایرانا کی سرزمین ۔
ایکنی مرارک ایرانا کی سرزمین ۔

مرد عبد منتی میں یعمیا نبی کی طرف جو کتاب منسوب ہے اس کی زبان اور مطالب کا آیت ادات عبد منتی میں یعمیا نبی کی طرف جو کتاب منسوب ہے اس کی زبان اور مطالب کا آیت ادات ہے اور پھر اس کے بعد بالکل دوسرا ہوجا تا ہے۔ ابتدائی حصدا یک ایسے خص کا کلام معلوم ہوتا ہے جوقید بابل سے پہلے تھا، لیکن بعد کے جصے میں قید بابل کے زبانے کے اثر است صاف صاف نمایاں ہیں۔ اس لئے انیسو یں صدی اے نقادوں نے اس دو مخصوں کے کلام میں تقسیم کردیا۔ ایک کو یعمیا اولا اور دوسر کے کودوم سے تعبیر کرتے ہیں۔ دو محصوں کے کلام میں تقسیم کردیا۔ ایک کو یعمیا اولا اور دوسر کے کودوم سے تعبیر کرتے ہیں۔ میں گئے ہندوتصور نے مال کی تشبید سے کام لیا، کیونکہ مال کی تشبید میں اگر چانسا نیت آ جاتی ہے، لیکن تشبید باپ سے بھی زیادہ پر اثر ہو جاتی ہے۔ باپ کی شفقت بھی بھی جواب دے

دےگی،کین مال کی محبت کی گہرائیوں کے لئے کوئی قفاہ نہیں۔ ۵۵ ''ناؤس'' جس کا'' تلفظ ناؤز'' کیا جاتا ہے عربی کے''نفس ہے اس :رجیصوتی مثابہت رکھتا ہے کہ معلوم ہوتا ہے'' ناوز'' تعریب کا جامہ پہن کر'' نفس ہوگیا ۔ اس طرح نو کھک (Noetic)اور''ناطق اس درجہ قریب ہیں کہ دوسرے کو پہلے کی تعریف سمجھا جاسکتا ہے۔ چنا نچدرینان اور ڈوزی نے نفس ناطقہ کو''نو نگک ناوز'' کامعرب قرار دیا ہے۔وہ کہتے ہیں ۔یہ ''ناطق'' نطق سے نہیں ہے بلکہ''نو نگک کی تعریب ہے جس کے معنی اوراک کے ہیں ۔ بعض عربی مصادر سے بھی اس کی تقعدیق ہوتی ہے کہ اصل یو نائی الفاظ پیش نظر رکھے گئے تھے۔ ''نفس''عربی لغت میں ذات اور خود کے معنی میں بولا جاتا تھا اور ارسطونے عاقلانہ نطق کو انسان کی فصل قرار دیا تھا۔ اس لئے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ عرب متر جموں نے یونانی تعبیر سامنے رکھ کرنفس ناطقہ کی ترکیب کر لی اور بی تحریب خودع بی الفاظ کے مدلول سے بھی ملتی جلتی موئی بن گئی۔

کالی جہوریت کے اضخاص مکالمہ میں اڈمنٹس (Adeimantus) اور گلوکن (Giaucon) افلاطون کے جہوریت کے اضخاص مکالمہ میں اڈمنٹس (Adeimantus) تقریح کی ہے۔
افلاطون کی دوسری مصفات کے ساتھ جمہوریت کا ترجہ بھی عربی میں ہوگیا تھا۔ چنانچہ چشی صدی ہجری میں ابن رشد نے اس کی شرح کھی ۔شرح کے دیباچہ میں لکھتا ہے کہ میں نے ارسطوکی'' کتاب السیاست'' کی شرح کھی چاہی تھی محرا ندلس میں اس کا کوئی نیز نہیں ملا، مجبورا افلاطون کی کتاب السیاست'' کی شرح کھی چاہی تھی محرا ندلس میں اس کا کوئی نیز نہیں ملا، مجبورا افلاطون کی کتاب اختیار کرنی پڑی ۔ ابن رشد کی شرح کے عبرانی اور لا طبی تر اہم یورپ میں موجود ہیں موجود ہیں موجود ہیں موجود ہیں گراصل عربی نا پید ہے، یورپ کے موجودہ تر اہم براہ راست یونانی ہے ہوئے ہیں۔
موجود ہیں محراصل عربی نا پید ہے، یورپ کے موجودہ تر اہم براہ راست یونانی ہے ہوئے ہیں۔
مشتری یعنی زیوس (Zous) یونان کے اصنامی عقائد میں رب الا رباب یعنی دیوتاؤں میں

سب سے بڑا حکمران دیوتا تھا۔ مومر (Homer) نے ایلیڈ (lliad) دیوتاؤں کی جومحل آراستہ کی ہے اس میں تخت نشین ہتی مشتری ہی کی ہے۔

 یہ اشعارایلیڈ کے ہیں۔سلیمان بستانی نے اپنے بے نظیر ترجمہ عربی میں ان کا ترجمہ حسب ذیل شعروں میں کیا ہے۔

فيا عتاب زفس قارورتان دى لخير و ذى لشر الهوان

فيهبا كل قسبة الا نسان فالذى متهبا مزيجا انالا زفس يلقى ،خير او يلقى و بالا والذى لا ينال من الشر فتنتابه الخطوب انتيابا بطواه يطوى البلاد كليلا تا نها فى عرض الفلاة ذليلا من بنى الخلد و الورى مخذولا

البادة نشد ٢٢ص ا١١١١ بمطبوعة الهلال بمصر ٢٠٩٠

ان اشعار مین 'زفن' ایونانی ' زیون' کی تعریب بـ

۸۹ دی ری پلک، ترجمه فیکر، باب۲

Stephen Mackenna عِلدِ اصْفِي ١٣٠٣

افي اليضاً

ع الضاً

ساق این اجلد اول صغید ۱۸ اند ب افلاطون جدید افلاطون کی طرف اس لئے منسوب ہوا کہ اس کی بنیاد بعض افلاطونی مبادیات پر رکھی گئی تھی ، گر پھراپی بحث دنظر میں اس نے جوراہ اختیار کی اور جن نتائج کک پہنچا نہیں افلاطون سے کوئی تعلق نہیں ۔ لیکن عرب فلاسفہ کا ایک بڑا طبقہ اس غلط فہنی میں پڑگیا کہ فی الحقیقت بیا فلاطون ہی کا فد ہب ہے۔ اس فد بہب کے بعض فلسفیوں مثلا فور یوس نے اس کے فد بہب میں جواضا نے کئے تھے، اسے بھی عرب کی الحقیقت واضح ہو جاتی ہے۔ ابن رشد پہلا عرب فلسفی ہے جس جو فد بہب ظاہر کیا ہے اس سے می حقیقت واضح ہو جاتی ہے۔ ابن رشد پہلا عرب فلسفی ہے جس نے غلافتہی محسوس کی اور ارسطو کے فد ہب کوشار حوں کے اضافے سے خالص کر کے دیکھیا جا ہا۔

#### أم الكتاب

سنہ ۵۲۹م جب شہنشاہ جشمینین (Justinian) کے حکم سے اسکندریہ کے فلاسفہ جلاوطن کیے گئے تو ان میں سے بعض نے ایران میں پناہ لی ۔ چنانچ سمپلیسیس (Simplicius)اور ڈیماسیس (Damasess)خسرو کے دربار میں معزز جگہ رکھتے تھے۔ ان فلاسفہ کی وجہ ہے پہلوی زبان بھی مذہب افلاطون جدیدے آشنا ہوگی اور ایرانی حکماء نے اسے قومی رنگ دیے کے لئے زردشت اور جاماس کی طرف منسوب کر دیا عربی میں جب پہلوی ادبیات متقل ہوئیں تو بیفافیانه مقالات بھی ترجمہ ہوئے اور عام طور بیخیال پیدا ہوگیا کہ بیزردشت اور جامات كالك يراسرار فلسفه ب- چنانجه شيخ شهاب الدين نن محكمة الاشراق" مين اور شیرازی نے اس کی شرح میں دونوں غلطیاں جمع کر دی ہیں ۔ وہ ندہب افلاطون جدید کو افلاطون كالمذهب سجحت بين اورزروشت اورجاماسي كابهى حواليديية بين \_

"وهواللطيف الخبر" كالرجمه جموت كياتها جونوسين مي لكهديا كيام

'' نیتی' یعنی کلمنفی ۔ وہ ایسا بھی نہیں ہے، ایسا بھی نہیں ہے۔ برھدر نیاک اپنیشد میں پنفی دور تک چلی گئی ہے۔وہ کثیف ہے؟ نہیں۔وہ لطیف ہے؟ نہیں ۔وہ کوتاہ ہے؟ نہیں۔وہ دراز ہے بهمبیں ۔غرضیکہ ہرمشابہت کے جواب میں''نہیں'' دہرایا جاتا ہے۔ ندوہ ایسا ہے ندوہ ویسا ہ، ندیہ ہے ندوہ ہے۔

> اے برونْ از وهم وقال و قبل من خاک بر فرق و تمثیل من ۲۹ یقیناتمهارایروردگارتهمین گھات لگائے تاک رہاہے۔

ع ور جب میرا بندہ تجھ سے میری نسبت سوال کرتا ہے تو اس سے کہددے کہ میں اس سے دور كب ہوں؟ ميں توبالكل اس كے ياس ہوں\_

[اور جب وہ پکارنے والا مجھے پکار تا ہےتو میں اس کی پکار سنتا ہوں۔] للے

ترجمه جيموث مميا تفاجو توسين ميں لکھيد با مُماہۃ

مه تفویض کےمسلک ہے مقصود یہ ہے کہ جو تھائق ہمارے دائر علم وادراک سے باہر ہیں ان میں ردوکداور باریک بنی نہ کرنا اورا پنے عجز ونارسائی کااعتراف کرلینا۔

وه شکر بهاشیا: ۱ اور چهد وگیه اینشدسم -۸-

اول ارلىبدھازم(Early Buddhism)

ا البنام طن النبي و وفاته م

سول گرشیم کے قانون سے مقصودا قصادیات کی بیاصل ہے کہا گر کھرے سکوں کے ساتھ کھوٹے سکے ملادیے جائیں گے تو کھرے سکوں کی قیت باقی نہیں رہے گی۔

مهول پروفیسرایس رادها کرشن،انڈین فلاسفی،جلداول سفحہ۱۱۹ طبع ٹانی

٥٥ پيلے الميشن ص ١٢٦ ميں بيعبارت" أكر اس نے .....اور فيصله كن ہوتا" موجود

۔۔۔ ۲۰ یا در ہے کہ عربی میں قلب اور فواد کے معنی تحض اس عضو ہی کے نہیں ہیں جسے اردو میں دل کہتے ہیں، بلکہ اس کا اطلاق عقل وفکر پر بھی ہوتا ہے۔قرآن میں جہاں کہیں مع وبھر وغیرہ کے ساتھ قلب اور نو ادکہا گیا ہے اس سے مقصود جو ہر عقل ہے۔

عود پہلے ایڈیشن میں قوسین میں یہ جملے زیادہ ہیں (پس جو کوئی سیدھی راہ چلے گا، اس کے لئے

دونوں جگد کامیانی ہے اور جومخرف ہوگائس کے لئے دونوں جگدنامرادی)

۸۰۱ پہلے ایڈیشن میں ص ۱۲۷ پر قوسین میں بیعبارت زیادہ ہے (پس تمہاری مذہبی گردہ بندیوں کی ملتوں کی میں کیوں پیروی کرسکتا ہوں امیری راہ تمہاری خودسا ختہ ملتوں کی راہ نہیں ہے اللہ کی

عالمگیر ہدایت کی راہ ہے)(م)

ون پہلے ایڈیشن میں میں ۱۳۰ پر قوسین میں بیرعبارت زیادہ ہے ( لیعنی ہمارے قوانین کی روہے دہی

آبادی ہلاک ہوتی ہے جوظلم وفساد میں غرق ہوجاتی ہے اور ہدایت الٰہی سے افکار کرتی ہے)(م) يهل ايديش مين "قل" كا ترجمه چهوث گيا تفاجوقوسين مين لکه ديا گيا ہے (م)

سابقہ دونوں الم پیشنوں میں بیلفظ چھوٹ گیا تھا۔ حدیث ابن مسعود جوای صفح میں درج ہے، اس ساضافه کیا گیاہ (م)

پہلےایڈیشن میں بیالفاظ زائد ہیں۔ یعنی خدایرتی اور نیک عملی (م)

ال يهلي الميشن م ١٦٩ من يه فقره نبيل بـ (م)



# اشاربيه اساءاشخاص وقبائل

آدم :۱۲۵،۱۲۳ ابوداود: ۲۰۰

آرامی :۱۲۵ ایوور : ۱۵۰

آشوري . ١٩٤ الوسعيد : ٣٠٨

آلوسي (ديكهو محمود شكري): ابوسعد بن المعلى ٢٩٩٠،٠٢٩

آنخضرت (دیکھو: رسول اللہ): ابوالعالیہ: ۲۹۹

آ مَكَ تِيلِ (Anquetil):۳۳۳ ابونفر فارالي : ۳۳۳،۳۱۳

ايراتيم . • • ٢٠ ٢٧٠، ٢٧٠، ١٧١، ١٢١، الوهريرة: ٢٩٩

۲۲۲،۲۲۲،۲۲۲،۲۲۲ (الولیعلی: ۲۰۸

12 10 (70 120 110 11

ابن تيب : ٣٢٠،٢٠٤

ابن جابر (ديكهوعبدالله بن جابر) اخمد بن صنبل: ۳۰۷،۳۰۰

ابن جرير: ۲۹۹، ۲۹۹

این حیان : ۲۹۵ اومنٹس (Adeimantus): ۱۹۲، ۱۹۱۰

ابن حجر عسقلانی : ۲۹۹

ابن رشد: ۳۳۳،۳۳۲،۳۳۳ ارسطو (Aristotle): ۱۹۲،۱۹۵، ۱۹۲، ۱۹۵

ابن عباس (دیکھو: عبداللہ بن عباس) سے ۳۳۳۲،۳۲۲۳ -

ابن عمر ( دیکھو عبداللہ بن عمر ) آپینسر ( دیکھو :هر برث اسپنسر ) :

ابن قیم :۲۰۵،۳۲۰ استین مینا (Stephen Mackenna):

این بادیه :۲۹۹

ابن مسعود (دیکھو: عبدالله بن مسعود) اسکندرافرودیی: ۱۹۷

ابن النديم : ٣٦٤ ٢٩٨٠ ١٠٠١

ابو المدة بن القاش: ۲۰۰۷ اشيگل (Spiegel) است

اليوبكر: ٢١٥

ابو الحسن اشعری: ۲۰۲

ابوالفضل: ١٣٣٠

افلاطون: ۱۹۲،۹۹، ۱۹۵،۱۹۲، ۱۹۲،۱۹۲ ساس

PP7: PP7: PP7: P10

اشوك: ١٨٨،١٨٨

```
اُم الکتاب
<del>امونین سکاس (Ammonius saccas): مشینین (شهنشاه)(Justinian): ۱۲۸</del>
۱۹۷ جعفرصادق: ۱۲۸
```

جمشیر: ۱۸۹ جوڈ (Prof Joad): ۲۱۷

. جولین (Julin): ۱۲۵

جودیث (B. jowett): ۳۳۲

جويني: ۲۰۲ س

چنگیزخان:۳۲۷ حاکم: ۳۰۷،۲۹۹

. خسرو: ۳۳۴

داراشکوه:۳۳۹،۳۳۹

دارايوش: ۲۹۳

درخیم (Durkheim): ۱۹۲

توزی(Dozy) : ۳۳۲

ؤكيروس:(De Brosses): 189

ڈیماسیس (Damasess): ۳۳۳ ڈیوسین (ویکھو: مال):

روق: ۹۲

دارلس سمتھ (Robertson Smith) ہا

رادها کرشن (پروفیسر): ۳۳۵،۳۲۹

رازی(دیکھو:زکریا) رازی(دیکھو:فخرالدین)

راغب اصفهانی: ۳۳۵،۳۲۱،۳۰۱

رسول الله: ۲۲۰،۲۳۸،۲۹۲،۲۷۲،۸۲۲،۸۲۲،۸۲۱،

2002-4149-1744-174

ریان(Renan): ۳۳۲

انس بن ما لکُ: ۳۰۸

انگساغورس ( Anaxagorus) انگساغورس

اوليوراناح (Sir oliver lodge):

اوبیری (Lord Avebury) اوبیری

mi:(Dr. Budge) &

بخاری:۲۹۹،۲۲۱

144711.026.

بخر (Buchner) : بدها (دیکھو:گوتم بدھ) :

بدها (ديھو: نوم بدھ)

**٣•Λ:** //χ

بلوم فيلڈ (Bloomfield) ١٦٣

بوس (Dr , Roma Bose) بوس بنی امرائیل :۳۱۲،۲۲۰

یں ر بیرونی: ۱،۳۳۰ mri،۳۳۰

يال دُيسين (Paul Deussen): اا

۱۹۲ :(K. Preuss) پیز

پولی مارکس (Polemarchus): ۱۳۳

ترمذی: ۳۰۷،۲۹۵

ئىلر(A.E.Taylor):سىر

ئىلر(E.B.Taylor): ١٦٠

فتمود: ۲۳۸،۲۳۳،۱۶۷

جابر بن عبدالله: • • ٣٠

جاماسي: ۱۳۲۷

جان کبک (Sir john Lubbock)جان کبک

جريل:۲۲۱

عر: ۲۹۹

عيلامي: ٢٧١

الله: ١١٧

فاهين (Fa-hien): ۱۸۷

فخرالدین رازی: ۲۰۶

فرعون: اس

191: (J.G.Frazer)ング

فلاطينس (Plotinus):۱۹۸،۱۹۷

فورفوريوس (Porphyry) : ۳۳۳،۱۹۷

فیثاغورس (Pythagoras): ۱۲۳،۱۹۳

فيركندُّ (A. Vier Kandt): ١٦٢

كارلائل (دىكھو: تقامس)

کامت (A. Comte) کامت

کرنائی(Kurnai): ۱۲۵

کلیمنٹ (Clement): ۱۹۹

کلیولینڈ (دیکھو: حارلس)

كتفونشس (Confucius): ۲۲۷

تنگ فوزی (Kung Fu-tse): ۲۷۱،۲۷۱

كننگ (J.K.Kenneg): ۱۹۲

کیلی (Kaegi): ۳۲۸

گف(Gough): ااتا

گلوکن(Glaucon): ۳۳۲،۳۱۳

گوتم بده: ۱۸۲۰ ۲۸۱۰ ۱۸۲۲ ۱۳۲۳ ۳۲۳،

۳۲۸ : (Ghate ) کا سات

لارسهنا (دیکھو: سهنا)

زكربارازي: ۲۲۷

ستراط (Socrates) ۱۹۲، ۱۹۳، ۱۹۵، ۱۹۵

سليمان بستاني: ۳۳۳،۳۱۵

مېلىسىس (Simplicius)مېلىسىس

موڈریلوم(Soderblim): ۱۲۳

روبری (Somerian): ۲۲۱، ۱۲۲

سيفالس (Cephalus): ۱۳۱۳

سيوطى: ٢٠٠٧

شت (W. Schmidt): ۱۲۳

فتكرآ حاريا: ۲۱۰،۲۰۸،۱۹۹

شوين هاد (Schopenhaur): ااتا

فهاب الدين: ٣٣٣

شرازری: ۳۳۳

صدرالدين دهلوي: ٢٠٠٢

طبرانی: ۲۰۰۷

طبری ( دیمچھو: ابن جریر )

عاد: ۲۳۸،۱۹۷

عبدالله بن جابر: ••٣

عبدالله بن عماس: ٢٩٩

عبدالله بن عمر: ۲۰۸،۳۰۷

عبرالله بن مسعود: ۱۹۰،۲۹۹،۲۹۰ سس

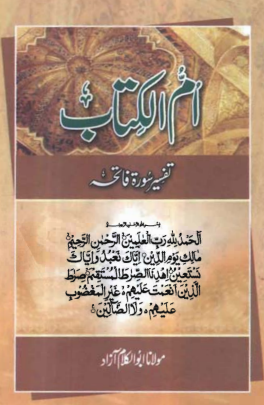
عبراني: ١٦٧

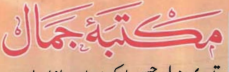
الانكاز (Akadian) الانكان

على:۲۲۹

#### أم الكتاب

لارڈاوبیری(دیکھنو:اوبیری) وليم جوكس (Sir William Jones): الاؤريزو(Lao-Tzu) الافرار لوقا (Luke): ۱۳۲ ویکز (Wells): ۱۹۳ וער :(M. Mauss) וארי عارث لينز (E. S. Hartland) هارث لينز بالك: ۲۹۹،۲۲۹ هريرث البنر (Herbert Spencer): محمودشكري آلوي: ٢٠٠٧ 1417/14+ مريم: ۱۳۳۳ سوم (Homer): ۲۳،۳۳۱۹۷ مسلم: ۹،۲۲۱،۱۳۸ مسلم: هيويرث(H. Hubert): ۱۹۲ aryardarrarrarrariamary:& حکسوس (Hyksos): ۲۲۲ croz crimer + agmagradd add amama هیوت(Hewitt): ۱۹۲ 749.729.747.747.747 حيوم (Hume): ۳۲۹ ملاعلی قاری:۲۰۶ بائن(Yuin): ۱۲۵ مواني: ١٦٧ یخیابن تکیم: ۴۰۰۸ موکی:۱۸،۲۲۳،۲۲۲۲۲۷،۲۰۲۲،۲۰۲۲ ۱۸،۲۲ يشعبا: ١٩٠٠/٩٠ MACHINIAN لعقوب: ۲۸۸،۲۷۴،۲۰۰ موی بن میمون: ۱۹۹ يوسف: ١٥١ میڈنا(Madonna): ۱۹۲ يونس: ۲۶۷ برت (R.R.Marett): ۱۹۲ ايوب:۲۹۷ میکس لمر(Max Muller): ۳۱۱ هارون :۲۲۷ ميكنا ( ديكھو:اسٹيفن ) اسحاق:۲۶۷ تان (Knight) نا۳۱۱ : (Knight عيىلى:٢٧٧ ناموں اکبر( دیکھو: جریل) سليمان:۲۷۷ نسيراش (Niceratus): ۳۱۳ نوح: אדווידו די די די די ברים ברים ברים ברים ولي الله دهلوي: ۱۲۶۳ به





تيسرى منزل جسن ماركيث،اردوبازار، لا مور

Cell: 0300-8834610 Ph: 042-37232731 mjamal09@gmail.com - maktabajamal@yahoo.co.uk